#### یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب. سبيل سكينه

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان





۷۸۶ ۱۰-۱۱-ياصاحب الؤمال اوركني"



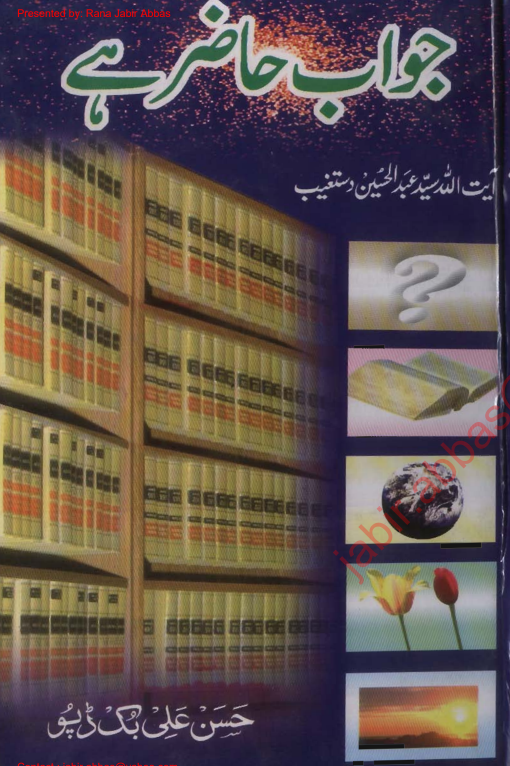
Engly Car

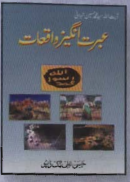
نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گنب (ار د و )DVD دٔ یجیٹل اسلامی لائبر ریری ۔

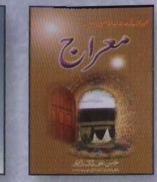
SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

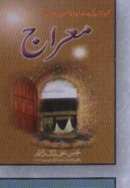
iabir abbas@vahoo.com

http://fb.com/ranajabirabba





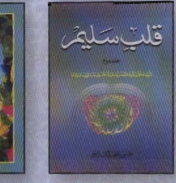


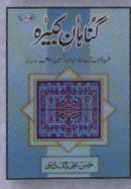


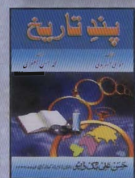




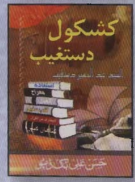


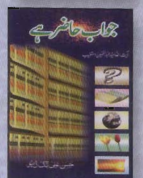












http://fb.com/ranajabirabbas

كيع الأر الماس محمد على بك ديو ايندآ دي، ويديو، ي دي ييند دوم الادن، دوكان نبر عيسولجر بازار، نز دُمِعْفَلِ شَاهِ خِراسِان ، کرا چِی \_ فن: 0300-2985928 موال: 0300-2242991 بالقابل بالمام بازه كالدركراي فن ٥ ٧ ٣٣٠

اسلای می کسال می کسال می اسلای می اسلام مرکز)

1321-5251921 می مرکز اسلام اور 5251-5251922 می مرکز اسلام کی مرکز از مرک

## فهرست عناوين

| منج نمبر                                                          | نمبرشار  |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| عرض مترجم                                                         | -,       |
| مقدمه از فرزند مؤلف ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | 7        |
| اسلام کا محافظ خدا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ ۱۸                               | ۳.       |
| مغدوم پہلوی حکومت اور بے ویل کی اشاعت                             | ۳        |
| خالصی روشن گکر اور اہل مطالعہ فرو تھے ۔۔۔۔۔۔۔۔ ۱۲                 | ۪ۿ       |
| بحث توحير ١٨                                                      |          |
| عقيدة وحدت الوجود ركهنے دالوں كا موقف مسم                         | ٠ ٦      |
| دور و تشكيل كالبطال                                               | ۷ ـ      |
| تنگسل کی تعریف بیسی سیست                                          | 10       |
| حطرت موسی عے دیدار کا سوال کیول کیا؟                              | 0. 4     |
| م <i>ن عد</i> ل ۳۰                                                | <b>*</b> |
| تكريمه والريكر خداوندي كا فرق                                     | 1+       |
| المسل دينا                                                        | 11       |
| استدراج استا                                                      | lr.      |
| سر الني کي وو مثاليس مهم                                          | 1100     |
| واقعه ہجرت مکر الیٰ کی دوسری مثال                                 | 100      |
| انسان مجبورے یا آزاد۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          | 10       |
| جن لو کول نے اسلام کانام تک نه سنامو کیاان کامحاسبہ کیاجائیگا؟ ۴۲ | 14       |
|                                                                   | I        |

## جمله حقوق طبع حق ناشر محفوظ بين



کتاب ----- جواب عاضر ہے تالیف ----- شهید محراب آیت الله دختیب ترجمه ترجمه ----- محمد حن جعفری ترجمه الله فضیح و محمیل ---- سید فیضیاب علی طبع اول ----- استاء



| صغینب                                  | · ·                                                 | نمبر شار |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------|
| 90                                     | ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔               | /⁴•      |
| ٠                                      | ا شخصیت کا مطالعہ ضروری ہے                          | m'       |
| ۹۷                                     | جادد پوشیدہ وجوہات کے سبب ہوتا ہے۔۔۔۔۔۔۔            |          |
| ٩٨ـــــ                                | جادو محدود لور مجره لا محدود ہو تاہے                | ۳۳       |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | عمال عقلی لور محال عادی میں کیا فرق ہے ؟            | ` mm     |
| 1••                                    | محث امامت                                           | ,        |
| I+A                                    | اليك عى وقت عمل متعدد مقامات پر موجود مونا          | . "۵     |
| 11                                     | کیا امام پر عثی اور بے ہو تی طاری ہوسکتی ہے؟        | ۲۳       |
| 11r                                    | ا کیک اہم سوال اور اس کا جواب                       | 14,∠     |
| IIP                                    | قصاص خون حسين عليه السلام                           | ۴A       |
| IIY—                                   | ا " <del>تارالن</del> د" کا مغهوم                   | re       |
| IIZ                                    | مسے کسی طور کھی ان اللہ حسیں ہیں۔۔۔۔۔۔۔۔            | ۵۰       |
| ır•                                    | الم موی کاهم علیه السلام کوئس نے عسل دیا تھا؟       | اهٔ      |
| ırr                                    | آیت تعلیر کے مصداق کون میں؟                         | ۵r       |
| ITA                                    | اعث معاد (قیامت)                                    | 10h      |
| ra                                     | کیا جانور اور پر ندنے بھی قیامت کو اٹھائے جائیں ہے؟ | O or     |
| ۳۰                                     | متعمد كون بين؟                                      | ۵۳       |
| rr                                     | آکل د ماکول کا حشر نشر ادر ثواب و عقاب              | ۵۵       |
| ro                                     | ا ثواب اعمال                                        | ۲۵       |
| r                                      | عَاحَ (آواكون) كا البلال                            | ۵۷       |
| ۱۳۱ <b>-</b>                           | قیامت کی مخلف صور تیں                               | ۵۸       |
| I F F                                  | آخرت میں زمانہ کی کیفیت کیا ہو گی؟                  | ٩۵       |
| IFY                                    | ا اثبات رجعت                                        | 4+       |
| 169                                    | ا زمانه رجعت میں اٹھنے والے کا فر ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔  | 41       |

| مغخنبر                                                      | نبرشر |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| کیا ہدایت و ممرای خداکی طرف سے ہے؟                          | 14    |
| وغن كا ہے؟ ٢٦                                               |       |
| كيا اليس موحد مول كى ماير قابل هش بيا نس ؟ ٢٧               | 19    |
| روز الست اور عالم ذره                                       | 1     |
| کیالام حسین کے قاتگوں کو ووبارہ عمل کیا جائے گا؟            | rı    |
| مئلہ بدا — — — ۵۷                                           | rr    |
| معذور ولپانج افراد کے پیدا کرنے کی حکمت ۔۔۔۔                | rr    |
| کیا معذور افراو کی حلافی کی جائے گی؟                        | rr    |
| ساٹھ پرس لور تنبی پرس کی عمر کار                            | ro    |
| شیطان جنت میں کیسے جلا گیا؟                                 | rı    |
| كيا شيطان صاحب لولاد ہے؟                                    | · r2  |
| بقديرو تديم كادائرة كار ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 'rx'  |
| محث نبوت ٢٣                                                 |       |
| كيا آبائ پيڅېر موحد تھ؟                                     | rq    |
| معجزات پیغبر صلی الله علیه وآله وسلم ۲۲                     | r.    |
| منكرين معجزات كي غلط فني                                    | , m   |
| معجزات مصطفیٰ کی بلکی می جھک                                | rr    |
| عصمت انبياء عليم السلام ۸۷                                  | pr.   |
| مثابدات معراج کی حقیقت ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | P7    |
| معجزه شق القمر 9٠                                           | 70    |
| عصمت بوسف عليه السلام                                       | rı    |
| يعير ونذري كا فرق                                           | . 72  |
| معجزه، جادد اور شعبره كا فرقم                               |       |
| جادو کی تعریف                                               |       |
| <b>.</b>                                                    | 1     |

|                                             |                   | تمبرشار |
|---------------------------------------------|-------------------|---------|
| ي ۱۸۹                                       | اقمام تغ          | ۸۳      |
| •                                           | تقيه وأجه         | ۸۳      |
| ب                                           | تغتيه متح         | ۸۵      |
| 19+                                         | تقيّه مرو         | ΥA      |
| 19+                                         | ا تغیه مبار       | ٨٧      |
| 19.                                         | تغنيه حرا         | ۸۸      |
| ئے نی ولام                                  | تقيه برا          | ٨٩      |
| رکا ھین ــــــــــــ 19۲                    | شب قد،            | 9,      |
| ا میراث سے محروم کول ہے؟                    | ترامر اد <b>.</b> | 91      |
| مار کی کئی خواست اصلی ہے یا عار منی ؟       |                   | ٩٢      |
| برني چائي؟ ١٩٤                              | غزر کیسی          | 41"     |
| ن سوالات                                    |                   |         |
| يت                                          | سورة ولا          | 99      |
| ے موضوع                                     | چند علوم          | 40      |
| سین کربلا میں محصور تھے؟                    | کیا کام *         | 4       |
| ح كا تعلقح                                  | جىم ورد           | 94      |
| ل ونيا ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | خواول ک           | 44      |
| رابواب                                      | لتخص              | 99      |
| ر قال ليما                                  | چھنک او           | (**     |
| اعهد" ظاف فعاحت ہے؟ ۲۱۵                     | كيا لغظة "        | 1+1     |
| عمل کی بوی جزا۔۔۔۔۔۔                        | چھوٹے             | 1+1     |
| rız U                                       | جواب لوا          | 100     |
| rıa                                         | جواب وو           | ۳۰۱۰    |
| rri                                         | جواب س            | 1-0     |
| ں ہے جم لیتے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           | آنسو کماا         | 1+1     |
|                                             |                   |         |

| نمبرشار     |                                                              | صغينبر      |
|-------------|--------------------------------------------------------------|-------------|
| Yr.         | عالم برزخ کی کی پیشی اور قالب مثالی                          | ۱۵۲         |
| 417         | کفار کے نیک عمل ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          | 10r         |
| 46          | سکرات و غمر ات موت                                           | 100         |
|             | تفسير قرآن                                                   | 164 -       |
| ۵۲          | قرآن مجيد ميك وقت نازل موايا تدريجاً نازل موا؟               | Y <u></u>   |
| ` <b>YY</b> | ً ترتیب بزول اور ترتیب بدوین                                 | 16 A        |
| 44          | انبياءً كا قلّ ماحق ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     | 10 ^        |
| ۸۲          | ا تجامت وعا                                                  | 14-         |
| 74          | عيويول عن عدل ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | <u> </u>    |
| ۷٠          | نا کے لئے جار کواہ کوں ؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | AYI         |
| ۷۱          | علم غيب                                                      | 14          |
|             | مسائل ففهيه                                                  | 144         |
| 41          | ا<br>الماز شفع میں قنوت کا کیا تھم ہے؟                       | 120         |
| 4٣          | ادائیگی قرض کی اہمت                                          | 1           |
| ∠۴          | مال حرام سے خریداری                                          | i∠ <b>∧</b> |
| - 40        | میک وقت قفر و تمام کا تھم کیول ؟                             | 149         |
| 7 44        | ' a ' c'                                                     | [A]         |
| . 44        | علامول کی خرید و فرو خت                                      | امت         |
| ۷۸          | اسلام میں غلام مانے کی حکمت                                  | IA#         |
| ∠ 9         |                                                              | IAY         |
| ۸۰          | غلامول کے حقوق اور ان کے ساتھ حسن سلوک                       | IAZ         |
| AI          | ولیمه ، د کیره اور حبوه سے کیا مراد ہے ؟                     | IAZ         |
|             | T ' / W / - / / - /                                          |             |

۲

| مؤنر                                              |                            | نمبرثكر      |
|---------------------------------------------------|----------------------------|--------------|
| المائي الله الله الله الله الله الله الله الل     | ود سری شرط" عدالت اور ہو   | 18.          |
|                                                   | شرافلاً ربير يت يدبان علق  | 11"1         |
| • -                                               | تمام علاء كورببرك اتباع    | ITT          |
|                                                   | ولی فتیہ سے انحراف کا مت   | ITT          |
| هلال د آزاوی ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ولایت فتی کے سبب استن      | 1177         |
| بوك                                               | مبع ہو ملی اور تم کامیاب ہ | 100          |
| rr                                                | كيفيت ظهورامام زمان (ر     | 124          |
| رویت کے وعوے کو خلافہ شاست کر دیگی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔   | احکام اسلامی کی تبدیلی مهد | 114          |
| رقع - ح د ا                                       | فردغ عدل الفتياري وتده     | ITA          |
| رح عدل سے پر ہو عتی ہے؟                           |                            | 1179         |
| רדץt# לאל אינו אינו אינו אינו אינו אינו אינו אינו | ظهور مهدئ مين عقلول        | <b>! (</b> • |
| PY4                                               | حث کا خلاصہ                | IMI          |
| رازی کا مقالہ                                     | آیت الله ناصر مکارم شیر    |              |
| ج سے اسلام کو خطرہ ہے "                           | " آدهی رات کے سورن         | IMA          |
|                                                   | یہ منلہ بورے تعلی مما      | irr          |
| اور نصف شب کی پکھالن                              | مناطق تعلمی میں دوپر ا     | البالم .     |
| r44                                               | حد وسط عی معیارہے-         | ira          |
| r44——————————                                     | - نتيجه و حمط              | ורץ          |
| ند قطب کے مقالے                                   | مصری اسکالر مح             |              |
| ra·                                               | اسلام اور خلامی ــــــــ   | 162          |
| rer                                               | قانون عِين                 | IMA          |
| ray                                               | قانون مكاتبت               | ١٣٩          |
| ۳۰۰                                               | ایک سوال                   | 10.          |
| فلایفلای                                          | جسمانی آزادی اور ذہنی      | 161          |

| نمبر شار | مؤتم                                                      |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| 1•4      | ساع اود استماع میں فرق ۲۲                                 |
| 1• ٨     | سیر و سلوک لور شیطانی ریاضت ۲۲                            |
| 1-9      | تقویٰ کا پیلا مرحلہ                                       |
| f1 •     | تقتویٰ کا دوسرا سرحله                                     |
| 111      | تقویٰ کا تیبرا مرحله                                      |
| 111      | شيطاني رياضت                                              |
| 111      | هلی ، گئیم ، منی اور کریم                                 |
| IIM      | اقعام مدیث                                                |
| 110      | حدادر رفک                                                 |
| IIY      | حد کے درجے ۔۔۔۔                                           |
| 114      | "عوذ" اور "لوذ" كا فرق ۳۸                                 |
| II.A     | ا عمل سامری                                               |
| (14      | کیا ختنہ خلاف فطرت ہے؟ ۔۔۔۔۔۔۔۳۲                          |
| . (**    | ملحات طبع چدارم                                           |
| IF       | ولايت فتيه لور اس كا ماخذ                                 |
| irr      | قول دلایت شرط ایمان ہے ۔۔۔۔۔ ۳۳                           |
| Irr      | اطاعت الم كي أبيتهم                                       |
| Irr      | مرددر میں ایک علی ام مونا جائے ۔۔۔۔۔۔ ۲۳                  |
| 110      | - ۵ سین ام                                                |
| IFY      | ادلی الا مر بوبان رسول                                    |
| 114      | غيبت المُ مِن ثرى تكيف ٥٣                                 |
| IFA      | منعمعفن کی نجات امام زمانہ کے منشور میں شامل ہے ۔۔۔۔۔۔ ۵۴ |
|          | مقام رہبریت کے شرائط                                      |
| 114      | المِيلي شرط "نقابت"٥٥                                     |

کی طرح ہے بھی اہل زبان ہے نہیں ہے۔ اس لئے اگر آپ کو کتاب ہذا میں اردوئے معلیٰ کی جائے "اردوئے محلّہ" و کھائی وے تو اس کی وجہ بھی ہاری می مجوری ہے۔

کتاب ہذا کے ملخات میں ولایت فقیہ کور قطبین میں اسلامی عبادات کی ادائے گی اور اسلام میں تصور غلامی پر مبنی تین مضامین کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اور مسلہ ولایت فقیہ میں امامت و ظافت کے ضمن میں ہم نے حث کی شخیل کے لئے پکھ تصرفات کے جیں اور بھی مقامات پر جمال ہمیں اختلاف تھا وہاں ہم نے اپ حواثی تصرفات کے جیں اور بھی مقامات پر جمال ہمیں اختلاف تھا وہاں ہم نے اس کی شخیل کے اس کی شخیل کے اس کی شخیل کے اس کی شخیل کے اس کی شخیل کی ہے۔

بر نوع اس کے لئے ہم سے جو کچھ کھی ممکن تھا وہ ہم نے بصد اظام سرانجام ویا اور ہم بارگاہ احدیت میں ملتمس دعا ہیں کہ دہ ہماری اس ناچیز کاوش کو قبول فرمائ اور اسے ہمارے لئے باقیات صالحات میں سے قرار دے اور ہمارے والدین کی منفرت کا ذریعہ ہمائے۔ آخر میں ہم اپنے قار نمین کو یہ بتانا ضروری سجھتے ہیں کہ کتاب بذاکا آخری مقالہ مصری اسکالر محمد قطب کا تحریر کروہ ہے جن کا تعلق ند بہب اہلست مقالحہ ما میں بھی ان کا تمنن عمال ہے۔ لہذا مقالہ بذاکو کسی لحاظ سے مقالحور اس مقالے میں بھی ان کا تمنن عمال ہے۔ لہذا مقالہ بذاکو کسی لحاظ سے بھی ند بہا جائے۔

الله تعالی آپ کی اور ماری توفیقات می اضاف فرمائے۔ آمین

نوث: جوعبارات ریکش کے در میان نظر آئی انہیں مترجم کی طرف سے اضاف مجماجائے۔

واکسلام خاوم ملت جعفریہ محمد سبین جعفری

## ينسواللوالزنن التحسير

# عرض مترجم

حضرت آیت اللہ سید عبدالحسین دھنیب شیرازی کا نام نای کی تعارف کا معنی میں تعارف کا معنی میں تعارف کا معنی میں ہوتا ہے۔ معنی میں ہوتا ہے۔ آپ نا شار ایران کے اسلای انتقاب کے معماروں میں ہوتا ہے۔ آپ نے دروس سے لوگوں کی رہنمائی فرمائی، فکوک و شہمات کے بادل دور کے لور لوگوں کی روحانی و اظافی اصلاح فرمائی۔

آپ کی کہوں میں ہے واکنامان کبیرہ" اور "قلب سلیم "کو یوی شرت حاصل ہوئی اور قرون میں شائع کرنے کی حاصل ہوئی اور قد کورہ کہائی حن علی بک ڈیو نے اردو زبان میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کی ہے جن سے ہزاردل افراد نے استفادہ کیا اور یہ سلسلہ انشاء اللہ قائم و دائم رہے گا۔

شہید محراب کی ندکورہ معینم کاوں سے ان کے معلم اخلاق ہونے کا پید چانا ہے اور کتاب بندا آپ کے ماہر علم کلام ہونے کی زندہ سند ہے۔ اس کتاب میں آپ علم الکلام کی بلند ترین چوٹی پر دکھائی دیتے ہیں۔

ہم نے اپنی بماط کھر کو شش کی ہے کہ ترجمہ معیاری ہو اور کوئی مطلب ادا ہوئے سے رہ نہ جائے۔ ہم اپنی بے بہناعتی سے توری طرح باخر ہیں کو نکہ ہمارا تعلق

مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَحَالَمَ النَّبِينَ وَكَانَ اللهِ وَحَالَمَ النَّبِينَ وَكَانَ الله بِكُلِّ شَيْ عَلِيْمًا. (سورة الاحزاب آيت ٣٥) "محرُّ تم مردول على سے كَى ايك كَ رَبُقُ بِي اللهِ عَلَيْمًا عَلَى الله عَلَيْمًا مِن الله عَلَيْمًا عَلَيْ الله عَلَيْمًا الله عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا الله عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمً عِلَى اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلِيمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلْمُ عَلَيْمًا عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمَ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمَ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمً عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلِيمُ عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمً عَلَيْمًا عَلَيْمً عَلِيمًا عَلَيْمًا عَلَيْمً عَلِيْمًا عَلَيْمً عَلَيْمًا عَلَيْمً عَ

پنیبر اکرم کے خاتم الانبیاء ہونے کا یکی مقصد ہے کہ اسلام دین جاودانی ہے۔ جب اسلام دین جاودانی ہے۔ اگر ہے۔ اگر خب اسلام دین جاوید ہے تو اس کا مطلب یکی ہے کہ وہ کال واکمل ہے۔ اگر خدانخواستہ اسلام دین کامل نہ ہوتا تو اللہ اسے ہمیشہ کے لئے پر قرار نہ رکھتا اور اس کے پنیبر کو خاتم النبین کے منصب پر سر فراز نہ کرتا۔

اسلام كى كال مون كا كواى الله تعالى في قرآن مجيد كى اس آيت ملى ان الفاظ مدى: الميوم الخملت لكم دينكم و الممنت عليكم يعمنى و رضيت لكم الفاظ مدى ون الميوم المده آيت ٣) "آج من في تممارك لئ تممارك وين كوكال كرويا به اور الى نعتول كو تم ريمام كرويا به اور تممارك لئ وين اسلام كو پهنديده

اس آبت مجدہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام دین کائل ہے اور اس میں کی حتم کی کوئی کی وہشی اور افراط تفریط نہیں ہے اور دین اسلام نہ صرف نزول آبت کے وقت کائل قابلی وہ بیشہ بیشہ کے لئے کائل واکمل رہے گا اور کائل ہونے کی وجہ سے یہ جاودانی دین ہے اور قیامت کے باتی رہے گا اور اس کی سخیل کے لئے نہ تو وجہ سے یہ جاودانی دین ہے اور قیامت کی باتی رہے گا اور اس کی سخیل کے لئے نہ تو کسی سے دین کی ضرورت ہے اور نہ بی کسی نمی ورسول کی احتیاج ہے۔

حَلاَلُ مُحَمَّدِ حَلاَلٌ إلى يَوْمِ الْقِيامَةِ وَحَوَامَهُ حَوَامٌ اَبَدًا إلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. (اصول كافى جار ص ۵۸) "طلل مير قيامت ك طلل اور ترام مير قيامت ك ترام رب كار"

#### مقدمه

#### از فرزند مؤلف

اسلام وین فطرت ہے اور اسلام بی رہتی ونیا کک انسانیت کا رہنما ہے۔ اسلام صرف ایک محدود وقت کے لئے نہیں آیا تھا۔ اسلام کی لدی و آفاتی تعلیمات بر دور اور بر زمانہ کے عین مطابق بیں۔ اس لئے اللہ تعالی نے اسلام کو بی تمام انسانیت کے لئے پند کیا اور اسلام کے علاوہ اللہ کو کوئی دوسرا ضابطہ عیات پند نہیں ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں اعلان فرمایا:

ومَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسفلامَ دِيْنَا فَلَنْ يَقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي اللَّخِوَةِ مِنَ اللَّخِوةِ مِنَ اللَّخِورِةِ مِنَ اللَّخَامِرِيْنَ (سورهُ آل عمران آيت ٨٥) "اورجو اسلام كے علاوه كوئى بھى وين حلات كرے گا تو وه دين اس سے قبول نه كيا جائے گا اور وه قيامت كے ون خماره المحائے والوں على سے موگانه"

اس آیت مجیدہ میں لفظ "لَن " یعنی نفی مؤکد کے ذریعے اللہ تعالی نے یہ پیغام دیا ہے کہ اسلام کے علاوہ کوئی بھی دین ہر گز قابل قبول نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ نے اسلام کو دنیا کی رہنمائی کے لئے پند کیا ہے۔ اس لئے پیغیر اسلام کو بھی اللہ نے آخری پیغیر ہونے کا شرف عطاکیا اور اعلان فرمایا:

ورافت کی کھل حفاظت فرمائی۔ زنادقہ و طحدین نے اسلام کے حلیہ کو بھاڑنے کھا
بہتری کو ششیں کیں لیکن الجیسے طاہرین نے اسپنے افعال د اقوال سے ان کی ہر
کو شش کو ناکام بنادیا اور بول دشمثان اسلام مظلوب ہوئے اور اسلام عالب رہا۔
اگر آپ زندیقوں د طحدوں کے اشکالات کے جواب پڑھنا جا جی تو اس
موضوع کی کتاب "احتجاج طبری سکا مطالعہ فرمائیں۔

حضرت ولی عصر ارداح العالمین له الغداکی خیبت کبری کے دور میں دین ک حفاظت و تیلیغ کی ذمه داری علاء و فقهاء پر آن پڑی جنبوں نے پر آشوب اودار میں اپلی ذمه داریوں کوباحس وجوه سرانجام دیالوریوں خداورسول کا پیغام امت اسلامیہ تک پنجایا۔

## معدوم پہلوی حکومت اور بے دین کی اشاعت

عالی استعار نے باضی قریب عمی ایران عمی پہلوی کومت، ترکی عمی کمال پاٹا اور تجاز عیں آل سعود کو اپنا مرہ منایا اور خدکورہ کومتوں نے کھل کر اسلام کی اصلی اور حقیق العلیمات کی مخالفت کی اور کمیونزم کا سیاب بھی انہی لیام عمی نمودار ہوا جس کی دجہ سے نوجوانوں کے افہان کو قکری طور پر مسوم کیا گیا اور ان کے یعین کوشک سے بدلنے کیلئے ہر کوشش ہروئے کار لائی گئی چنانچہ ہزاروں سال پرانے سوالات کو کی سوال سے بیش کیا گیا حالاتکہ دین اسلام اور تشج پر دارد کی کئے گئے ان سوالات عمی سے کوئی سوال بھی نیا نہیں تھا بس پرانی شراب کو شی ہو تی ہو اللہ سے بیش کیا گیا حالاتکہ دین اسلام اور تشج پر دارد کی بی ہو کئی سوال بھی نیا نہیں تھا بس پرانی شراب کو شی ہو تھی کر نہ ہر کرنے کی سی فافر جام کی گئی جبکہ المل علم طوفی جانے ہیں کہ ان تمام تر سوالات کے جواب طائے اعلام نے ایک مدت تمل ایک کاوں عمی گھو دیئے سے محر ارکسیت اور وہایت اور بہائیت نے جان ہو جو کر غرب حقہ کے خلاف محافرا کوئی خوب حوصلہ افزائی کی، ان تمام تر مسامی نہ مومہ کا اور پہلوی حکومت نے ان کی خوب حوصلہ افزائی کی، ان تمام تر مسامی نہ مومہ کا مقصد صرف بی تھا کہ نوجوان نسل اسلام اور تشی سے مخرف ہو جائے لیکن علاء مقصد صرف بی تھا کہ نوجوان نسل اسلام اور تشی سے مخرف ہو جائے لیکن علاء مقدر صرف بی تھا کہ نوجوان نسل اسلام اور تشی سے مخرف ہو جائے لیکن علاء

اسلام ہر بہلو اور ہر زاویے سے کال ہے۔ اسلام اعتقاد، اخلا قیات، سیای احکام، اجماعی و انفرادی مساکل اور عبادت و اقتصاد غرضیکہ ہر جت سے کال اور اکمل ہے۔ احکام اسلام کا میان قرآن مجید میں موجود ہے اور اس کی تفصیل ائمہ بدی علیم السلام کے قول و قعل میں موجود ہے۔

#### اسلام کا محافظ خداہے

الله تعالی نے اسلام کو قیامت تک کے لئے باتی رکھنا ہے ای لئے وہ ہر دور میں اسلام و قرآن کا محافظ رہا ہے اور اس نے تعاظمت قرآن کو اپنی ذمہ داری قرار دیتے ہوئے فرملیا:

اِنَّا يَنْحَنُ نَوْكُنَا اللَّهِ كُورَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ. (سورة جمر آيت ٩) "ہم نے اس قرآن كو نازل كيا ہے اور ہم بى اس كى حفاظت كرنے والے ہيں۔"

یہ آبت مجیدہ دراصل رب العالمین کی طرف سے عظمت قرآن کا اعلان ہے

کہ اسے ہم نے بی نازل کیا ہے اور اس میں کی بعدے کا ایک حرف یا ایک آبت کے

برام حصہ نہیں ہے۔ پھر ہم بی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں کہ اس میں باطل کی

آمیزش یا اس کی جابی و بربادی کا کوئی امکان نہیں ہے۔ یہ واضح اعلان ہے کہ قرآن

میں کی طرح کی تحریف ممکن نہیں ہے نہ اس میں سے کوئی آبت کم ہوسکتی ہے اور

نہ زیادہ ہوسکتی ہے۔ اس کی تر تیب بھی وحی اللی کے مطابق ہے آگر چہ تنزیل کے

مطابق نہیں کیونکہ تنزیل حالات کے اعتبار سے ہوئی ہے اور تر تیب مقصد اور

مضافین کے اعتبار سے ہوئی ہے۔ جس طرح کہ انسان مکان کی تقیر کے لئے سارے

مضافین کے اعتبار سے ہوئی ہے۔ جس طرح کہ انسان مکان کی تقیر کے لئے سارے

مامان مختلف او قات میں جمع کرتا ہے اور اس کے بعد تقیر عمارت کے سلیقہ بی سے

مامان مختلف او قات میں جمع کرتا ہے اور اس کے بعد تقیر عمارت کے سلیقہ بی سے

مرتا ہے، خریدادی کی تر تیب سے نہیں۔

یفیر آکرم نے المحص طاہرین کو قرآن کا وارث مایا اور ائم المبیت نے اپنی

تھی کہ اس کتاب کو جدید اضافہ کے ساتھ از سرنو شائع کیا جائے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی مربانی اور ذوات قاوسہ و مقدسہ کے فیوض باطنی کی وجہ سے ند کورہ کتاب کی دوبارہ اشاعت کی توفیق ہوئی اور اس کا اضافہ شدہ نسخہ اس وقت آپ کے ہاتھ میں ہے۔ اس افدیشن کی خاص بات بہ ہے کہ اس میں ند کورہ میای (۸۲) سائل کے علاوہ دو اہم مسائل کا اضافہ کیا گیا ہے جن میں سے پہلا مسلم قطبین (قطب شالی و قطب جنوبی) میں احکام اسلامی کی اوائیگی کے متعلق ہے اور ہم نے اس کے جواب کے لئے آیت اللہ ناصر مکارم ثیرازی کے مقالے سے استفادہ کیا ہے اور دوسرا مسئلہ اسلام میں غلام اور غلامی کے متعلق ہے اور اس کے لئے ہم نے سید قطب معری کے مقالے سے استفادہ کیا ہے اور ندکورہ سائل کو بالتر تیب ۵۸، ۵۸ سائل کے تحت میان کیا گیا ہے اور ولایت فقید کے مسلم کی وضاحت ہم نے کتاب کے آخر میں کی ہے۔

سيدمحمهاشم وعنعيب

سؤلف كتاب آيت الله وحنيب اور مترجم ك والدين كيلي سورة فاتحه كى التماس ب-ير كريمان كآرما وشوار نيست

نے اس موقع پر امت اسلامیہ کی عمل رہنمائی فرمائی اور ایسیوں ہر طرح کی سیج فکری سے محفوظ رکھا اور اپنی شری دمہ داری کو جمائے ہوئے ب وی کے سالب ک سامنے سد سکندری بن مے جس کا متید بد لکلاکٹی استفاد کو سخت ماکای ہو کی اور نوجوان نسل مراه مونے سے محفوظ رہی اور اسلام کی صدافت زیادہ آشکار ہو کر سامنے آئی۔ خالصی روش فکر اور اہل مطالعہ تھے

جن دانشوردل نے دین اسلام کی نظریاتی سر حدول کی مفاظمت کی ان میں مرحوم محمد خاصی ایک مغرد مقام رکھتے تھے اور آج سے پندرہ برس مل انہول نے تمران میں دفات پائی۔ مرحوم روش فکر وانشور اور الل مطالعہ سے اور علاے اعلام کے خرمن دائش کے خوشہ چیں تھے اور مرحوم نے بہت سے محمراہ فرقول کے مبغین سے کی بار علمی مباحث کے اور ہر بار انہیں شکست فاش سے دوجار کیا اور كتاب بدا كے سوال نمبر تميں كے همن ميں عيمائيت كے متعلق ان أيك كا استدلال

مرحوم خاصی نے اپنے مکالمات بر مبنی ایک کتاب تھیج اور اشاعت کی غرض ہے مجھے روانہ فرمائی تھی گر میں نے سوچا کہ باطل کو جواب نہ وینا بی اس کا جواب ہاں گئے میں نے كتاب كى اشاعت مناسب نہ سجى۔

مرحوم خاصتی جارے والد قبلہ گاہی عالم ربانی حضرت آیت الله هميد حاج عبدالحسین وحنعیب کے بوے مداح اور شیدائی تھے اور والد معظم کی محافل میں اکثر و بیعتر شریک ہوتے سے اور انہوں نے کتاب ہذا کے سوالات مرتب کر کے والد معظم کی خدمت میں روانہ کے اور شہید والدنے ان کے جوابات لکھ کرشائع کراو یے تھے۔ مرحوم خاصی ان جوابات کی اشاعت سے بے حد خوش ہوئے تھے والد مر حوم کی یہ کتاب کھ عرصہ قبل تقریباً بلیاب ہو چکی تھی اور والد معظم کی شدید خواہش

قِيْلَ وَكَيْفَ عَرُقَكِ نَفْسَهُ قَالَ: لاَ يُشْبِهُهُ صُوْرَةٌ وَلاَ يُحَسُّ بِالْجَوَاسِ وَلاَيُقَاسُ بِالنَّاسِ، قَرِيْبٌ فِي يُعْدِهِ بَعِيدٌ فِي قُرْبِهِ فَوْقَ كُلِّ شَيْ وَلاَ يُقَالُ شَيْءٌ فَوَقَهُ آمَامَ كُلِّ شَيْ وَلاَيْقَالُ لَهُ آمَامٌ دَاحِلٌ فِي الْاَشْيَآءِ لاَ كَشَيْ دَاحِلٍ فِي شَيْ وَخَارِجٌ مِّنَ الإَشْيَآءِ لاَكَشَيْ خَارِجٍ مِنْ شَيْ سُبْحَانَ مَنْ هُوَ هَكُلَا وَلاَ هٰكُلَا غَيْرُهُ وَ لِكُلِّ شَيْ مُبْتَدِةً. (اصول كَانِى جَارِج مِنْ شَيْ سُبْحَانَ مَنْ هُو هَكُلَا وَلاَ هٰكَلَا غَيْرُهُ وَ لِكُلِّ شَيْ

ترجمه: اميرالمومنين عليه السلام ، يوجها كمياكه آب في اي يرورو كاركو كس جيزے كيانا؟ آب نے فرايا: ميں نے اے ويسے كيانا جيسا كه اس لے اپني زات کی مجھے خود پھان کرائی۔ کما گیا کہ ذات حق نے اپنی پھان آپ کو کس طرح كرائى؟ توآب نے فرمايا: الله نے مجھ اپنى بچان يول كرائى كه كوكى چزاس كے مثابہ سیں ہے اور خواس کے دریعے ہے اے محسوس سیس کیا جاسکا اور اس کا قیاس انسانوں پر نمیں کیا جاسکا۔ بعنی وہ جم نمیں ہے اور وہ مخلوق کی مفات سے منزہ ہے اور وہ اپنی قدرت اور احاطہء علمی کے ذریعے سے تمام محلوق کے قریب ہے اور وہ ذات و مفات کے اعتبار سے تمام ممکنات سے بحید ہے اور محتول و اوہام و انہام کے ا اللے سے بہت دور ہے اور اس کے باوجود وہ ہر چنز کے قریب ہے کیونکہ تمام اشیاء الی کی وج سے قائم میں اور وات حق کو قدرت و غلبہ و کمال کے اعتبارے مر چز پر فوتیت حاصل ہے اور یہ کنا سمح نس ہے کہ کوئی جزاس کے اور ہے۔ (واضح رہے کہ لفظ "فوق" بالحاظ مکان شیں بلحہ رتبہ و کمال کے انتبار سے ہے) "داخل فی الاشياء" كا تات كى كونى جيز اور اجرائ عالم من سے كوئى جيز اور اجرائ عالم من ے کوئی بھی جزوال کے تصرف و تدبیر اور ذات حق کے حضورِ علمی اور افاضه فيفلد وجوو سے خالی نمیں ہے۔ "لا کشئ داخل فی الشئ" وہ اس طرح سے وافل نمیں ے جیے ایک جزائی کل میں داخل ہو تاہے جیساکہ تھی دودھ میں داخل ہو تاہے اوروہ

## محئث توحيد

سوال

درج ذیل حدیث کی وضاحت فرمائیں اور اس کے میں میں یہ ہی واضح کریں کہ وحدت الوجود کے قائل افراد اس سے کیا استدلال کرتے ہیں اور ان کا جواب کیاہے ؟

داخل في الأشيآء لا كشئ داخل في الشئ و خارج مِن الأشياء لا كشيء كشي الشئ و خارج مِن الأشيآء لا كشيء كشي خارج مِن شئي . "وه اشياء مي داخل ب ليكن جيد ايك شد دوسرى شد مي داخل به اور وه اشياء سد خارج ب ليكن جس طرح سد كوئى شد كسى شد سد خارج بوتى به وه اس طرح سد خارج نهيل ب-"

سوال میں حدیث کا جو گڑا بیان کیا گیا ہے یہ امیرالمو منین علیہ السلام کی حدیث کا مختر اقتباس ہے۔ اصول کائی میں اس حدیث کو امیرالمو منین کی سند سے نقل کیا گیا ہے۔ اس حدیث میں حضرت امیرالمو منین علیہ السلام نے حق تعالیٰ کی حزید بیان فرمائی اور ارشاد فرملیا کہ ذات حق جسم و جسمانیات کے اوصاف واحوال سے یاک و منزہ ہے اور کمل حدیث ہے ہے:

مُثِلَ آمِيْرُ الْمُؤْمِنِين عَلَيْهِ السَّلاَم بِمَ عَرَفْتَ رَبُّكَ فَقَالَ بِمَا عَرَّفَنِي نَفْسَهُ

واضح رہے کہ حق تعالی کی دوری اور نزدیکی کی بھی دی حیثیت ہے جو روح کی بدن کے دور و نزدیک ہونے کی ہے اور جب انسان ردح کے قرب دبعد کی ماہیت و حقیقت کو سجھنے سے قاصر ہے تو دہ ذات حق کے قرب دبعد کی کیفیت کو سجھنے سے عاجز ترین ہے۔ اس لئے کاشف اسرار حق امیر الموشین نے نیج البلاغہ کے پہلے خطبہ میں کیا عی خوصورت الفاظ ارشاد فرمائے:

الَّذِي لاَ يُدْرِكُهُ بُعْدُ الْهِمَمِ وَلاَ يَنَا لَهُ غَوْصُ الْفِطْنِ. "وَات مِنْ كونه بلند پرواز جمتیں پاسکق بیں اور نہ عقل و فنم کی گرائیاں اس کی = تک پیچ سکق ہیں۔"لہ عقیدہ وحدت الوجود رکھنے والول کا موقف

سوال کے طمن میں وحدت الوجود کے نظریے کے متعلق بوچھا گیا ہے تو حقیقت یہ ہے کہ لفظ "وحدت الوجود" کی کئی تعبیریں کی گئی ہیں اور الن میں سے

ا۔ اور اس عدم رسانی کی وجہ ہے کہ کی چز کی عمل حققت و بابیت اس وقت مطوم ہوتی ہے جب
اس چز پر برتری اور احاطہ حاصل ہو اور ہے بات بوی واضح ہے کہ علوق کو خالق پر برتری اور احاطہ حاصل
اس چز پر برتری اور احاطہ حاصل ہو اور ہے بات بوی واضح ہے کہ علوق کو خالق پر برتری اور احاطہ حاصل
اس چن ہے اس کے علوق اس کی حقیقت کے اور اک سے عاجز ہے۔ اگر کوئی اثبان ہے تصور کر لے کہ وہ
ادات حق کی حقیقت کو مجھ چکا ہے تو وہ امر محال کا دعوید اور قرار پائے گا۔ جبکہ بمال تو ذوات عالیہ ہمیں ہے
اس کمائی دی جیں۔ ماعر کان ای جو اس ای عاجزی کا اقرار کرلے کہ جس ذات حق کی معرفت سے قاصر
اس کمائی معرفت سے کہ انبان اپنی عاجزی کا اقرار کرلے کہ جس ذات حق کی معرفت سے قاصر
اس اس کمائی میں لام محمد باقر" کا فرمان ہے: تککلموا فی خلق اللهِ وَ اِنْ تَشکلموا فی اللهِ فَانْ الکلامَ
فی اللهِ اِنْ يَوْ ذَادُ صَاحِبُهُ إِنْ تَحْسُوا ہے حکم کی جیر ائی و سرگردائی جس اضافہ کرے گی۔
متحلق محکو نہ کرو کو تکہ یہ محکو اپنے حکم کی جیر ائی و سرگردائی جس اضافہ کرے گی۔

اور دومری روایت میں اس حقیقت کو ان الفاظ سے واضح کیا میا:

مَنْ نَظَرَ فِي اللّهِ كَيْفَ هُوَ هَلَكَ. "جس نے الله ك متحلق يد غور و خوش كياكد وه كيما ب اور اس كى كيفيت كيا ب تو وہ باك موكيا۔"

ای کے ذات حق کی کیفیت اور اس کے قرب وبعد کی کیفیت کے متحلق (بقید ایکا صفری)

اس طرح سے بھی وافل نہیں ہے جیسے عارض معروض میں وافل ہوتا ہے اور وہ کی مکان میں منتمکن کی طرح سے بھی اشیاء میں داخل نہیں ہے یاجیماکہ کوئی تخت پر بیٹھا ہوا ہووہ یوں بھی نہیں ہے یاجس طرح حرارت پانی میں داخل ہوتی ہے وہ اس طرح سے بھی اشیاء میں واخل نہیں ہے کیونکہ دخول کی فدکورہ تینوں اقسام کا تعلق جم و جسمانیات کے اوصاف سے ہے اور ذات حق ان اوصاف سے پاک و پاکیزہ ہے۔

"خارج عن الاشياء" لين وه ذات حق اشياء كى مقارنت و طابحت سے فارج بے اور ان كى صفات سے متصف ہونے سے پاك و پاكيزه ب

"لا كشئ خارج من شئ" يعنى اس كے خروج كى وہ كيفيت ہر گز نہيں ہے جو اشياء كے بُعدِ مكانى و محلى كے خروج كى ہوتى ہے۔ بالجملہ معيت قية ميت العيد كا مئات كى تمام اشياء كے ساتھ ہے لور اسكے شدت قرب لور احاطہء كليدكى شبيہ و نظير نہيں ہے۔ اس لئے اشيائے عالم سے اسكى مباينت كى بھى كوئى شبيہ و نظير نہيں ہے۔

البتہ ذہن کے قریب کرنے کے لئے اس کی مثال کے لئے روح اور نفس ناطقہ کی مثال بعض وجوہ سے بیان کی جاسکتی ہے کیونکہ نفس اجزائے بدن میں سے ہر جزو کا متصرف اور مدیر ہے گر اس کے باوجود کی خاص جزو سے اسے منسوب کرنا درمت نمیں ہے اور یہ نمیں کما جاسکنا کہ روح اس میں قیام پذیر ہے۔ یقیناً روح تمام بدن میں موجود ہے۔ گر اس کے دخول و خروج کا وہ انداز ہر گز نمیں ہے جو کہ اجسام کے وخول و خروج کا ہوتا ہے جیسا کہ پہلے میان کیا جاچاہے۔

لور روح کے متعلق میہ کہنا ورمت ہے کہ وہ تصرف و احاطہ کے اعتبار سے بدن کے قریب ہے لیکن اس کے باوجود وہ مقام ذات کی حیثیت لور عوارض بدنی کے اعتبار سے بدن سے دور ہے۔

اور ہم اس مقام پریہ واضح کرنا اپنا شرعی فریضہ سیھتے ہیں کہ وحدت الوجود کی بیہ تعبیر وین سے انحراف اور صرح کفر و زند لی ہے۔

حسن الظن بهؤ لاء القائلين بالتوحيد الناماص و الحمل على الصحة المامور به شرعا يوجبان حمل هذه الاقوال على خلاف ظاهرها والافكيف يصح على هذه القوال وجود المحالق والمحلوق والآمر والمامور والراحم والموحوم (المحمكجار ص ٣٩١)

شریعت طاہرہ نے ہمیں تھم دیا ہے کہ ہم ہر مسلمان کے متعلق حس ظن رکیس اور اس کے ساتھ شریعت نے ہمیں یہ تھم اس دیا ہے کہ مسلمانوں کی بات کو

(گزشت عوست)

ے ذہن پرانا ہواہ جہ ہر کزنہ ڈاسلے۔

در محل کہ خودشید اندر بیمار ، دُرہ است خود را مہاند دیدن شرط اوب نباشد جس محمل میں سورت ہمی دُرہ نظر آتا ہو وہاں اسپہ آپ کو مہاند قرار دینا طلاف اوب ہے۔ بھس کم حقل کہتے ہیں کہ جب خدا کو دیکھا نہیں ہاسکا اور اس کی حقیقت کو سجھا ہمی نہیں جاسکا تو آخر ہم کہتے مان لیمی کہ دہ موجود ہے؟

اس کے جواب میں آم یہ کس کے کہ انسان آج تک حقیقت حیات کو سجھ دلیل سکا۔ انسان حیات کے سجھ دلیل سکا۔ انسان حیات کے سجھنے سے قاصر بہد اس سے آجہ کا بی مطابعہ کرسکتا ہے وکیا ہمیں حیات کا انگار کر دیا چاہیے؟
اس طرح سے آج تک انسان روح کی حقیقت کو قبیل سجھ پالا تو کیا اس عابری کی وجہ سے روح کا انگار کر دیا جا ہے:؟

اور ہم ایسے بی خود ساختہ "بر اطول" سے یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ آیادہ عمل رکھتے ہیں یا نہیں؟ اگر دد کمیں کہ دد عمل رکھتے ہیں تو ہم کمیں کے کہ کیا تم نے عمل دیکھی ہے اور اللہ اللے منو پر) مشہور تعبیر تو یہ ہے کہ حقیق وجود ذات حق کا ہے اور باتی تمام وجود اس کی نمائش و

علی جیں اور اس نظرید کے قائل افراد وجود کی وحدت و کثرت کی مثال سمندر اور
اس سے اٹھنے والی امروں سے ویتے جیں اور اہل عقل کے نزویک یہ تعبیر انتائی غلط
ہے کیو تکہ کوئی بھی حقید یہ مانے پر ہرگز آبادہ خمیں ہوسکا کہ تمام موجودات نظرو
گر کا واہمہ جیں اور وجود اس ایک تی ہے اور سمندر کی موجوں اور حباب کی یہ خود
ساخت مثالیس ذات احدیث کے حضور بے باکی کا تعلم کھلا مظاہرہ جیں جبکہ اللہ تعالی نے
ارشاد فرمایا ہے:

لیس کَعِفْلِهِ هَی اُ ، سُبْحَانَ رَبِّكَ وَبَ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ."فدا كَل مَثْلَ كُولَى يَمِرُ شَيْلَ هِدِ - تِمرا رب العرت ان كے وصف سے كيس باك و باكرہ ہے۔" (سورة صافات آیت ۱۸۰)

(کزفتہ سے پوستہ)

غور وخوش كا تتيبه خيرانى وسر كروانى كے علاوہ يكھ تشك بـ اسكى جائے ہميں ذات حق كى لا محدود قدرت و تكمت كے اسكى جائے ہميں ذات حق كى لا محدود قدرت و تكمت كى الحكت كى ذرہ ذرہ شرد كھائى ديتى بـ اس لئے كى :

یرگ درختان مبز در نظر ہوشیار بر درختن دفتریت معرفت کردگار لیخی درختوں کا برید معرفت کردگار کا ایک دفتر ہے۔

اس کے ساتھ انسان کو اپنی عاجری و ما توانی مد نظر رکھتی چاہیے اور انسان کو چاہیے کہ اپنی معمولی ک اسٹی کا وسٹی و عریض کا نکات سے موازتہ کرے ، پھر اسے معلوم ہوگا کہ اس کی حیثیت سندر کے مقابلے بل ایک قطر ہ آب سے بھی کم ہے اور جب اس اپنی ہے بھنا عتی کا یقین ہو جائے تو پھر اسے سوچنا چاہیے کہ جس طرح سے اس کی حیثیت کا نکات کے مقابلے میں پھھ منیں ہے۔ اس طرح سے اس وسٹی و عریش کا نکات کی حیثیت قدرت فداو تدی کے سامنے پھھ شمی ہے اور ایک حیر ورے کو یہ بات زیب نہیں دیتی کو رہ اش یوی کا نکات کے خالق و مالک کی حقیقت و ماریت کے متعلق خورد خوش کر تا پھرے۔ اس کیلئے سور آپ کیلئے مقرد فوش کر تا پھرے۔ اس کیلئے سور پی کا نامت کے مالت کی عابری و ما توال کا اظہار کرے اور ایٹ چھوٹے (بتیہ اسکیلے مقل مؤد

#### دُور و تشكسل كا بطلان

سوال ٢ \_\_\_\_ "دُور" لور "نشلسل" كابطلان واضح فرمائيں؟ جواب

"دونوں ایک دوسرے کی علی داست ہو اور الله علی نفسه" ایک چیز اپنی ذات پر بی متوقف ہو خواہ وہ توقف ای چیز پر ہو یا بالواسطہ ہو اور قلاسفہ و علم معقول کی اصطلاح ہیں دور عبارت ہے کہ دو امر ایک ووسرے پر متوقف ہوں جس کے نتیج کے طور پر کوئی چیز اپنی بی ذات پر متوقف نظر آئے اور پھر دور کی وو تشمیں ہیں۔

ا۔ دور مصوح: کہ ود امر ایک ووسرے پر متوقف ہوں۔ مثل یہ کما جائے کہ "الف" کے وجود کا سبب "باف" ہے۔ اور ایول "الف" کو وجود کا سبب "باف" ہے۔ اور ایول مسافی قات پر لازم آئیگا جو کہ بالبداہت باطل ہے کیونکہ پر دونوں ایک دوسرے کی علت اور معلول قرار پاتے ہیں اور یہ چیز غیر ممکن ہے کہ دونوں ایک دوسرے کی علت اور معلول قرار پاتے ہیں اور یہ چیز غیر ممکن ہے کہ ایک چیز اپنی بی علت ہو اور اس علت کی خود بی معلول ہو کیونکہ جب ہم یہ کمیں گ

(گزشتہ ہے پیستہ)

توجیهات بھی کی ہیں اور انہوں نے اس کی توجیہ کرتے ہوئے کما کہ اس سے دہ وصدت مراہ ہے جس کے مختف مراجب ہیں۔ مختف مراجب ہیں کے مختف مراجب ہیں۔ مختف مراجب ہیں افران مرح سے انتظافور حقیقت واحدہ ہے لین قوت و ضعف کے اظہار سے اس کے مختف مراجب ہیں اور ای طرح سے انتظا وجود کو کا بھی مختف مراجب ہیں۔ کبھی وجود مکن اور حادث کی شکل شی ہوتا ہے اور کبھی وجود ممکن اور حادث کی شکل شی ہوتا ہے اور کبلی وجود ممکن اور حادث کی شکل شی ہوتا ہے اور ایم ممکنات شی بھی وجود کے بہت سے مراجب ہوتے ہیں۔ اس کے علادہ کچھ دور انداز سے تخری و قومی کی ہے جن کا ذکر طول میں۔ اس کے علادہ کچھ در گھر حکمات نے اس انتظا کی کچھ اور انداز سے تخری و قومی کی ہے جن کا ذکر طول کیام کا موجب ہے۔ اس لئے ہم اس سے صرف نظر کرتے ہیں۔

صحیح ترین منہوم پر محمول کریں ان وونوں اسباب کے تحت وحدت الوجود کے اقوال کی ہمیں صحیح تاویل کرنی ہوگی ورنہ وحدت الوجود کے قائلین کے ظاہری الفاظ انتنائی غلط ہیں کیونکہ یہ کسے ہوسکتا ہے کہ خالق بھی وہی ہو لور مخلوق بھی وہی ہو اور حاکم بھی وہی ہو لور محکوم بھی وہی ہو لور رحم کیا جارہا ہی وہی ہو لور جس پر رحم کیا جارہا ہے وہ بھی وہی ہو۔ غرضیکہ یہ جملے شریعت طاہرہ کے منانی ہیں۔

ہم ان لوگوں کے متعلق بس میں کہ سکتے ہیں : وما قدروا الله حق قدره.

(سورة انعام آيت ٩١) ل

پاک از آنها که عاقلان گنتد پاک تر زانکه عافلان گنتد

لینی جو کچھ اہل عقل نے کہا وہ اس سے پاک ہے اور جو کچھ عافلوں فے کہا

ده اس سے پاک تر ہے۔

(گزشتہ عیوست)

کیاتم اس کی حقیقت و ماہیت کو جانتے ہو؟ جب تم نے عمل کو دیکھا عی نہیں اور اس کی حقیقت و ماہیت

یہ ہی واقف نہیں ہو تو اپنے لئے عمل کا وعویٰ کیوں کرتے ہو اور اس کی آئی کیوں نہیں کرتے؟ اکر اس موال کے جواب عمل وہ ہے کہ معمل نہیں رکھتے تو اپنے عمل دشمنوں سے عب عی فضول ہے۔

جمال شمن اور کہ درکنہ ذاتش رسد نہ اکرت ہو فروانکہ درکنہ ما اپنیش نہوا کہ درکنہ ما اپنیش در اوراک درکنہ ذاتش رسد نہ اگرت ہو فور مغاتش رسد وست فہم نہ در ذبل و صغش رسد وست فہم کہ خاصان دراین رہ فرس رائدہ اند ایک کہ خاصان دراین رہ فرس رائدہ اند ایک کہ خاصان دراین رہ فرس رائدہ اند کی کہ خاصان اوراک کی رسائی نہیں اور اس کی اور اس کی کہ ماہیت سے عاج ہے۔ اس کی کہ ذات تک اوراک کی رسائی نہیں اور اس کے صفات کی تہ تک گلر کی پرواز نہیں ہے۔ طائز گلر اس کے اور 5 ذات تک پرواز کرتے سے قاصر سے اور دست فہم اس کے اوصاف کے دائمن کو پکڑنے سے عاج ہے۔ جن خاص افراد نے اس راہ عمل اپنے گھوڑے دوڑائے ہیں دہ بھی تھک ہار کر واپس آئے ہیں۔

افراد نے اس راہ عمل اپنے گھوڑے دوڑائے ہیں دہ بھی تھک ہار کر واپس آئے ہیں۔

مادہ ان راہ عمل اپنے گھوڑے دوڑائے ہیں دہ بھی تھک ہار کر واپس آئے ہیں۔

مادہ ان راہ عمل اپنے گھوڑے دوڑائے ہیں دہ بھی تھک ہار کر واپس آئے ہیں۔

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

ص ہی ہے کہ ہم یہ عقیدہ رکھیں کہ اللہ تعالیٰ نے پہلے مرغی کو پیدا کیا تھا جس سے اندہ پیدا ہوا اور اس اندے سے مزید مرغیوں کی نسل جاری ہوئی۔ ای طرح سے ہم یہ تشلیم کریں گے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آم کے پیڑ کو پیدا کیا جس پر آم گے اور اس سے گھلیاں وجود میں آئیں اور وہ گھلیاں آم کی افزائش نسل کا ذریعہ ثابت ہو ئیں۔ جب تک ہم علت العلل اور واجب الوجود پر ایمان نہ لائیں گے اس وقت تک ہم وور اور تسلسل سے نجات حاصل نہیں کر عیس گے۔

## حضرت موسی فے دیدار کا سوال کیول کیا؟

سوال ۳

قرآن مميد كي آيت ہے:

وَلَمَّا جَآءً مُوسَى لِمِيْقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ اَرِنِي اَنْظُرْ اِلَيْكَ قَالَ لَنْ قُرْانِي وَلَكِنِ انْظُرْ الِي الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِيْ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ ذَكًا وَّخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا اَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ ثُبْتُ اِلَيْكَ وَآنَا أَوَّلُ الْمُوْمِنِيْنَ (الاَحْراف ١٣٣)

"اور جب موسی جمارا وعدہ پوراکرنے آئے اور ان کے رب نے ان سے کلام کیا تو انہوں نے کہا کہ پروردگار مجھے اپناجلوہ و کھادے۔ارشاد ہواکہ تم ہر گر مجھے نہیں دکھیے سے البتہ پیاڑ کی طرف دیکھو،اگریہ اپنی جگہ قائم رہ گیا تو پھر مجھے دیکھ سکتے ہو۔ اسکے بعد جب بہاڑ پر پروردگار کی مجلی ہوئی تو بہاڑ چور چور ہوگیا اور موسی بوش موش آیا تو کھنے گئے کہ پروردگار تو پاک و پاکیزہ ہے ہو کر گر پڑے۔ پھر جب انہیں ہوش آیا تو کھنے گئے کہ پروردگار تو پاک و پاکیزہ ہے میں تیری بارگاہ میں توبہ کرتا ہول اور میں سب سے پہلا ایمان لانے والا ہول۔"

کہ "الف، با" پر موقوف ہے تو اسکا مقصد ہے ہے کہ "با، الف" پر موقوف ہے تو اس
صورت میں "الف" علت قرار پائے اور "با" اسکا معلول عن جائےگا اور پر چزیاطل ہے۔

الد دُور مضمر: وہ دور جس میں ایک چیز کا کی واسطول سے اپنی ہی ذات پر
توقف لازم آئے۔ مثل ہم ہے کمیں کہ "الف، با" پر موقوف ہے اور "با، تا" پر
موقوف ہے اور "تا، الف" پر موقوف ہے۔ اس مثال میں بھی ایک چیز کا اپنے نفس
پر متوقف ہونا لازم آتا ہے اور یہ بھی باطل ہے۔

تشكسل كى تعريف

سلسل سے مراد بہ ہے کہ ایک چیز دوسری پر موقوف ہو اور دوسری تیسری پر موقوف ہو اور دوسری تیسری پر موقوف ہو اور دوسری تیسری پر موقوف ہو اور بول ان کی کوئی انتانہ ہواور سلسلہ ممکنات کمیں بھی انتقام پذیر نہ ہو۔ سلسل بھی عقلاء کے نزدیک باطل ہے۔ ای لئے ضرورت ہے کہ ہم سلسلہء ممکنات کے انتقام کو سلیم کریں اور علت العلل کا اقرار کریں جو کہ بالذات واجب الوجود ہے۔

دور اور تسلسل کے بطلان کے لئے آپ اس مثال پر غور فرمائیں: گذم کی پیداوار گندم کے ج پر موقوف ہے اور خود گندم کا جود انڈے پر موقوف ہے۔ اور خود گندم کا چیداوار اور انڈے کا وجود خود مرغی پر موقوف ہے۔ مادہ الفاظ میں اس سوال کو یول دہرایا جاسکتا ہے کہ انڈہ پہلے ہے یا مرغی پہلے ہے اور اس طرح سے گندم کا ج پہلے ہے یا آم کی مخطی پہلے ہے یا آم پہلے ہے؟ اگر ہم یہ گندم کا ج پہلے ہے یا آم پہلے ہے یا آم کی محفلی پہلے ہے یا آم پہلے ہے؟ اگر ہم یہ کمنا شروع کریں کہ مرغی انڈے پر موقوف ہے اور انڈہ مرغی پر موقوف ہے تو یہ دور ہوگا جو کہ بالبداہت باطل ہے اور اگر ہم یہ کمیں یہ مرغی فلال انڈے سے پیدا ہوا اور یول اس سلسلے کو طویل کرتے جائیں اور ہوگی اور وہ انڈہ فلال مرغی سے پیدا ہوا اور یول اس سلسلے کو طویل کرتے جائیں اور ہوگی اور وہ انڈہ فلال مرغی سے پیدا ہوا اور یول اس سلسلے کو طویل کرتے جائیں اور اس کی حد آخر مقرر نہ کریں تو یہ تسلسل ہوگا اور تسلسل بھی محال ہے۔ اس کا آخری

ایمان نہ لائمیں گے جب تک ہم اپنے پروردگار کو اپنی آنکھوں سے نہ وکھ لیں۔ حضرت موبیٰ علیہ السلام نے انہیں بہتر استجمایا کہ ذات خداو تدی کو دیکھنا محال ہے گروہ جامل اپنی ضد پر اڑے رہے اور حضرت موکیٰ علیہ السلام کو ان کا بیہ نامعقول مطالبہ پیش کرتے ہوئے شرم محسوس ہوئی۔

الله تعالى نے فرمایا: اے موسی الله ان او کول كى كفتگو س لى ہے۔ تم ان كا مطالبہ محص تك بلا خوف و خطر پنچاؤ ميں تسارا كوكى مؤاخذہ نيس كرول كا۔

اس پر حضرت موی علیہ السلام نے دیدار کا مطالبہ کیا تواللہ نے فرلما: تم بھے ہر گزند دکھ سکو گے۔ تم بہاڑ کی جانب نگاہ کرد اگر بہاڑ اپنی جگہ پر قائم رہا تو تم عفریب مجھے دیکھ لوگے۔

اور جب الله تعالى نے اپنى آيات مل سے ايك آيت كا بہاڑ پر جلوہ و كھايا تو بہاڑ ريزہ ريزہ ہوگيا اور موكى عليہ السلام بے ہوش ہو گئے۔ جب ہوش مل آئے تو كما: خدايا! تو پاك ہے۔ مل تيرے حضور اپنے سابقہ عقيدہ كى طرف رجوع كرتا ہول كم تو قابل رؤيت نميں ہے اور اپنى قوم كى جمالت كے لئے توبہ كرتا ہول اور تيرے غير مركى ہونے پر ميں سب سے پہلے ايمان لانے والا ہول۔

مامون نے حضرت کا بیہ جواب س کر کما تھا: اوالحن! الله آپ کو جزائے خیر عطا فرمائے آپ نے میری تشویش کو دور کردیا ہے۔ درج بالا آیت کو پیش نظر رکھ مامون الرشید نے امام علی رضا سے بوچھا تھا کہ حضرت موکی علیہ السلام اولوالعزم رسول تھے اور وہ جانتے تھے کہ خدا دیکھنے کی چیز نہیں ہے اس کے باوجود انہوں نے دیدارکی خواہش کوں کی تھی؟

اس کے جواب میں امام علی رضا نے جو توجیهات پیش کر کے اسے مطمئن کیا تھادہ جواب بیان فرمائیں۔

جواب

الم على رضاً كا جواب كتاب عيون الاخبار الرضا على مرقع ہے۔ آپ نے مامون كے اس موال كے جواب عي ارشاد فرمايا تھا:

واقعہ یہ ہے کہ مویٰ علیہ السلام کو معلوم تھا کہ ذات احدیث قابل مشاہدہ نہیں ہے لیکن جب اللہ نے مویٰ علیہ السلام سے کلام کیا اور انہیں اپنا مقرب بنایا تو انہوں نے اپنی قوم کو بتایا کہ اللہ نے ان سے کلام کیا ہے۔

بنی اسرائیل نے کہا: جب تک ہم خود اللہ کا کلام نہ سن لیں اس وقت تک آپ کی تائید نمیں کریں مے۔

اس کے بعد آپ نے سات لاکھ افراد میں سے ستر ہزار افراد کا انتخاب کیا اور ستر ہزار مفراد کا انتخاب کیا اور ستر ہزار میں سے ستر افراد کو ختنب کیا اور ستر ہزار میں سے ساتھ کو و طور کی اور انہیں دائن کوہ پر ٹھرایا اور خود طور کی چوٹی پر تشریف لے گئے اور اللہ تعالی سے درخواست کی کہ وہ ان لوگوں کو اپنا کلام

الله تعالى نے موى عليه السلام سے تعتلوكى جے ان تمام لوگوں نے اور، ينج اور دائيں، بائيں سے سنا

اور جب وہ اللہ كا كلام من چكے تو انہوں نے كما: مم آپ ير اس وقت تك

قرآن مجيد كے مطالع سے معلوم ہوتا ہے كہ كر اللى دو طرح كا ہوتا ہے: ايك ذعيل دينالور دوسر ااستدرائ۔

#### ار وهيل دينا:

الله تعالى بعض اوقات كفار اور بدكار افراد كو دهمل دسد و يتاب تاكه وه دل كول كر مناه كرليس اور بار محنايول كى وجه سدان كا مواخذه كرتا ب- بسياكه قرآن مجيد عن ارشاد فرمليا:

ولاً يَحْسَبَنَ اللَّهِنَ كَفَرُوا إِنَّمَا نُعَلِى لَهُمْ خَيْرٌ لِاَ نَفْسِهِمْ إِلَّمَا نُعَلِى لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِلْمًا وَلَهُمْ عَلَابٌ مُهِينٌ. (آل عران ١٤٨)

"فور خروار كفارية نه سمجيس كه جم جس قدر الهين و همل و رب بي وه ان ك حق مي كوكى بعلائى ب جم تو صرف اس لئے الهيں و همل و ب رب بي كه وه حريد كناه كرليس اور ان ك لئے رسواكن عذاب ب "

الم على رضاعليه السلام سے مردى ہے كه آپ نے فرمايا: والله ما عَدَّبَهُمْ الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الإملاء . "ليعنى خداكى حتم وصل وينے سے يؤھ كر الله نے انہيں زيادہ سرّانسيں دى۔"

مقصدیہ ہے کہ ڈھیل دیا اللہ کا سخت ترین عذاب ہے تاکہ اس ڈھیل کی وجہ سے ان کے مستحق قرار پائیں۔

#### ۲۔ استدراج

مجمی کرالی استدراج کی صورت ش نمودار ہوتاہے اور استدراج کا مقصد ہے اے کہ بعد کی طرف سے انتای نعتوں سے کہ بعد کی طرف سے انتای نعتوں شراضافہ ہولوراضافہ تعدی کی وجہ سے انسان توبہ واستغار کی طرف متوجہ تک نہ ہو۔

## محث عدل

## تحكمه يبره ومكر خداوندي كافرق

سوال ۱۸

قرآن مجيد من الله تعالى كافرمان إ:

وَ مَكُرُواْ وَ مَكُواللَّهُ وَ اللَّهُ حَيْدُ الْمَاكِوِيْنَ. (آل عران ۵۴)

"لور انمول ... كر كيا لور الله في حركيا لور الله بهتر كركرف والاب." اس آيت جيده كي همن من واضح فرمائيس كه انساني كر لور خدائي كر ميس

> عیارب ہے: چواب

جب كى مدے كے لئے كركالفظ اولا جاتا ہے تواس سے اس كا فريب اور دھوكہ مراد ہوتا ہے جو وہ اپنے غلط مقصد كے حصول كے لئے جالاتا ہے۔

جب لفظ کر کا اطلاق اللہ تعالیٰ کے لئے کیا جائے تو اس سے اس کی ایک مخصوص فتم کی عقومت و انقام مراد ہوتی ہے جو وہ اپنے بد کردار ہندوں کو ویتا ہے۔ کر المیٰ اس سز اادر عقومت کو کہا جاتا ہے جو اس انداز سے ہندہ پر وارد ہو کہ

مدہ کو بیہ معلوم ہی نہ ہو کہ وہ اللہ کے غضب کا نشانہ من چکا ہے۔

٣

.

الله أسرع مكراً إذ أفا الناس رَحْمة مِنْ بَعْدِ ضَرَّ آءَ مَسَتْهُمْ إِذَا لَهُمْ مَكُرٌ فِي ايَاتِنَا قُلِ اللهُ أَسْرَعُ مَكُوا إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَاتَمْكُولُونَ. (يونس ٢١) "اور جب تكليف وَيَحِ اللهُ أَسْرَعُ مَكُوا إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَاتَمْكُولُونَ. (يونس ٢١) "اور جب تكليف وَيَحِ لَحَ يَعْدَ بَمَ فَوْراً بَهَارَى آيَوْل عِن مكارى كَلَا بَعْد بَمَ فَوْراً بَهَارَى آيَوْل عِن مكارى كرف وال به اور كرف فوراً بمر (تمير) كرف والله اور كرف فوراً بمارك نما تندك تمهارك مركورار لكورب إلى ""

س۔ وَاُمْلِی لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِيْنَ. (الاعراف ١٨٣) "مِن توانميں وُهيل دے رہا ہول، يقيناً ميرى تدير بيت متحكم ہوتی ہے۔"

عتوبت اللی کو لفظ کر سے تعبیر کرنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ کی یہ عقوبت بدہ کے کر کے جوال میں نازل ہوتی ہے اس لئے اس بھی لفظ کر سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس کی مثال کیلئے اس آیت مجیدہ کے الفاظ پر خصوصی توجہ فرمائیں:
وَجَوْزَآءُ سَیِّنَةً مِشْلُهَا. (الثور کی ۴۳)" برائی کا بدلہ اس جیسی بی برائی ہے۔" جبکہ حقیقت یہ ہے کہ بدلہ میں جو برائی کی جائے گی وہ عین عدل ہوگ، حقیقت برائی نمیں ہوگ۔ گر افظی طور پر اسے برائی سے تعبیر کرنا درست ہے اور یہ الفاظ سے جیس کہ بدکی کا بدلہ بری ہے۔ تو اس قاعدے کے تحت کر کے بدلے کو بھی لفظ کر سے تعبیر کیا گیا ہے جبکہ وہ کر ند موم نمیں باعد عین عدل ہے اور اس لئے لفظ کر سے تعبیر کیا گیا ہے جبکہ وہ کر ند موم نمیں باعد عین عدل ہے اور اس لئے مدے کے کر کر ند موم الفاظ سے اللہ تعالی نے تعبیر کیا ہے:

وَلاَ يَحِيقُ الْمُكُورُ السَّيِّءُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ. (فاطر ٣٣) "يرى جاليس جالبازكوي السِيّةُ عَلَيْهِ عَلَيْ السِيّة كَمِيرِك مِن لَا لَكِي مِن ..."

اس مقام پر یہ عرض کرنا ضروری ہے کہ کر و حیلہ جب جارہ جوئی اور مخفی اسباب سے کام لینے سے عبارت ہو تو اس کی دو قشمیں ہوتی ہیں: المجھی تدبیر اور بری تدبیر۔ المجھی تدبیر وہ ہے جے جائز منفعت کے لئے صحیح طریقہ سے استعمال میں لایا المام جعفر صادق عليه السلام كا فرمان ب:

إِذَا اَرَادَ اللَّهُ بِعَبِّدٍ خَيْرًا فَاذَنَبَ ذَنَهَا اتَّبَعَهُ بِيَقِّمَةٍ وَ يُذَكِّرُهُ الْإِسْتِفْقَارَ وَإِذَا اَرَادَ اللَّهُ بِعَبْدٍ شَرًّا فَاذَنَبَ ذَنَبًا الْبَعَهُ بِيعْمَةٍ لِيُنْسِيَهُ الْإِسْتِفْفَارَ وَ يَتَمَادى بِهِ وَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى سَنَسْتَلْوِجُهُمْ مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ.

" لین جب الله تعالی کو سی مدے کی تعلائی مطلوب ہوتی ہے اور ایا مدہ سن کناہ کا مر تحب ہوتا ہے تو اللہ تعالی فورا اے سی تکلیف میں جلا کر ویتا ہے اور اے استغفار کی طرف متوجہ کر دیتا ہے۔ اس کے مرخلاف جب اللہ کو کی بدے کی یم ائی مطلوب ہوتی ہے اور ایساہمدہ گناہ کرتا ہے تو اللہ اس پر اپنی کعت بازل کرویتا ہے۔ تاکہ وہ استغفار کی جانب متوجہ نہ ہوسکے اور اللہ تعالی نے اس آیت می اس اسر ک طَرِف اشاره كيا ہے: مَنَصْتَلُوجُهُمْ مِّنْ حَيْثُ لاَيَعْلَمُونَ وَ أَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْلِي مَتِينٌ. (الاعراف ١٨٢-١٨٣) "ہم انہيں اس طرح لپيك ليس مح كه انہيں معلوم بھی نہ ہوگا اور میں تو انہیں و ھیل دے رہاہوں کہ میری تدییر بہت مظمم ہوتی ہے۔" عتوبت اللی کی وونوں قسمول بعنی و هیل وینے اور استدراج کو مر کے لفظ ے تعبیر کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ یہ سزااس کر کے مشابہ ہوتی ہے جو بندے ایک ووسرے سے کیا کرتے ہیں لیکن واضح رہے کہ یہ سزاجو کہ یقیناً عدل و انصاف کے تقاضوں پر مبی ہوتی ہے شکل و صورت کی وجہ سے مکر و کھائی و بتی ہے کیکن غرض و مقصد کے اعتبار سے ہر گز مروو حوکہ دبی پر منی نہیں ہوتی۔

مدوں کے مر اور رحمانی مر میں ایک واضح فرق یہ ہے کہ انسان کا مر مجمی کامیاب ہوتا ہے اور مجمی ناکام ہوتا ہے لیکن مر اللی لینی رحمانی تدییر مجمی بھی ناکامی سے دوجار نہیں ہوتی کیونکہ اللہ تعالی نے اپنی تدییر و مکر کے متعلق فرمایا ہے: ا۔ واللہ خیز الماکوین َ (آل عمران ۵۳)"اللہ بھرین کر (تدییر)کرنے والا ہے۔" گرفآد کرا کے بھانی والدی جائے۔ جب وہ یہود ہوں کو اس مکان تک لے آیا جس میں حضرت عینی علیہ السلام موجود سے اور اس نے یہود ہوں ہے کما کہ تم یمال رک جاذ میں اندر جاکر عینی علیہ السلام کو باہر لاؤل گا بھر تم انہیں گرفآد کر لینا اور پھر صلیب یہ چڑھا دیتا۔ چنانچہ جب وہ گھر میں واضل ہوا تو خدا نے حضرت عینی علیہ السلام کو آسان پر اٹھا لیا اور یہووا کو ان کی شبیہ بنادیا۔ لوگوں نے آسے گرفآد کر لیا اور وہ فریاد کرتا رہا کہ میں تمارا دوست یہودا ہوں عینی نہیں ہول لین لوگوں نے اس کی بات کو تشلیم نہ کیا اور اس کو سولی پر چڑھا دیا گیا اور جب وہ سولی پر مرگیا تو اللہ نے اس کو اس کی اصلی شکل پر پیانا دیا اور یوں خدائی انتقام واضح ہوگیا۔ یقینا خدا ہر ظالم کے محل کو اس کی طرف پیانا گیتا ہے اور حق کی اس طرح سے اھرت کرتا ہے جس کے محل کو اس کی طرف پیانا گیتا ہے اور حق کی اس طرح سے اھرت کرتا ہے جس کے متعلق اہل باطل سوچ بھی نہیں سکتے۔

واقعہ ہجرت کر الیٰ کی دوسری مثال

وَإِذْ يَمْكُرُ مِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لِيُفْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيُمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِيْنَ. (انقال ٣٠)

"اور تغیر! آپ اس وقت کو یاد کریں جب کفار تدییری کرتے تھے کہ آپ کو قید کر لیں یا شر بدر کردیں یا قبل کردیں اور ان کی تدبیروں کے خلاف خدا بھی ان کے خلاف خدا بھی ان کے خلاف انتظام کر دیا تھا اور دہ بھترین انتظام کرنے والا ہے۔"

الل مدینہ کے اسلام قبول کرنے پر کفار مکہ میں کھلیلی کچ گئی اور انہوں نے " "ندوہ" میں اپنا اجلاس کیا۔

اوالم کری نے تجویز چی کی کہ محر کو قید کردیا جائے اور روزانداسے کھانا پائی دیے رہنا چاہئے اور اسے قید سے شیس نکالنا چاہئے یہاں تک کہ وہ ہماری مخالفت مرک کردے یا اسے موت آجائے۔

جائے اور اپنے آپ کو یا کی و دسرے کو و شمن کے شر سے محفوظ رکھا جائے اور الی تدیر جس کا طریقہ بھی درست ہو اور جس کا ہدف بھی صحیح ہو یقینا قابل تعریف ہوتی ہوتی ہے اور اس تدیر کو مکر رحمانی سے تعبیر کیا گیا ہے اور اس کے بر عکس بری تدیر وہ ہے جس جس باجائز ذرائع استعال کر کے کسی کو ناحق شک کیا جائے اور اس کا مقصد صرف اذریت پندی ہو اور الی تدیر کو قرآن مجید جس اہلیسی کر سے تعبیر کیا گیا ہے۔ محل افران تدیر ہر لحاظ سے صحیح اور قابل مرح ہوتی ہے اور اس کا مقصد اہلیس اور اس کے بیردکاروں کے منصوبوں کو خاک جس طانا ہو تا ہے اور ان کی کر کی بازی کو ان پر پلٹنا ہو تا ہے تاکہ اہلیس اور اس کے بیردکار رسوا ہوں اور واپن سے واست افراد کامران ہوں۔

آسان لفظوں میں ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ کر دراصل شیطان کی طرف ہے ہوتا ہے اور اس کے جواب میں خدائی تدبیر وقوع پذیر ہوتی ہے جے جزالور طریقتہ کار کی دجہ سے لفظ کر سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

کرالی کی کیفیت و نوعیت کی وضاحت کے لئے ہم قرآن مجید میں سے وو مثالیں میان کرتے ہیں تاکہ ہمارے قار کین کو حولی معلوم ہوسکے کہ کر اللی خداک طرف سے کوئی دھوکہ اور چالباذی نہیں بلعہ کفار کی چالبازی کا جواب ہے۔ مگر اللی کی بہلی مثال

وَ مَكُولُواْ وَ مَكُو اللَّهُ وَ اللَّهُ حَيْدُ الْمَاكِدِيْنَ. (آل عمران ۵۳) "كور انمول في مَر كيا لور الله عن مركبيا لور الله بهترين مركبي والاسهد"

اس آیت مجیدہ کا تعلق حفرت مسے علیہ السلام کے واقع سے ہے۔ حفرت مسے علیہ السلام کے واقع سے ہے۔ حفرت مسے علیہ السلام کے طلبہ السلام کے خلاف سازش کی تھی کہ انہیں منافق تھا اور اس نے حضرت عیلی علیہ السلام کے خلاف سازش کی تھی کہ انہیں

کافروں نے پوچھا: محمد کمال ہیں؟ شیر خدانے فرمایا: کیاتم میرے حوالے کر گئے تھے کہ ابوصول کرنے آگئے ہو؟

غرضیکہ شرمندہ ہو کر باہر آئے۔ پھر انہوں نے ایک سراغ رسال کھوئی کی ضعات حاصل کیں اور دہ آخضرت کے نقش قدم کو دیکھتے ہوئے غار تور تک انہیں لیے آیا۔ او هر قدرت نے اپنے حبیب کی حفاظت کے لئے یہ انتظام کردیا تھا کہ غار کے منہ پر کڑی نے جالا تا ہوا تھا اور کوئری نے انتظام کردیا تھے۔

یہ مظر دیکھ کر انہول نے کما کہ اگر محمد ببال آئے ہوتے تو کڑی کا یہ جالا یول تا ہوانہ ہوتا اور یہ کوری یول بے خونی سے ببال اعلاے نہ دیتی۔

یہ سوچ کر بے نیل و مرام واپس چلے آئے اور بول اللہ تعالی نے ان کے آمام منعوبوں پر پانی پھیر دیا اور اللہ تعالی نے اپنی اس تدییر کو اپنے کر سے تعبیر کیا۔

ان دافعات سے یہ حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ یہود و مشرکین کے منعموں کر شیطانی کے مظہر تھے جب کہ خدائی تدییر عین عدل پر منی تھی۔

انان مجبورے یا آزاد؟

سوال ۵

لاً جَسْرُولاً تَقْوِيْنِ مَلْ أَمْرٌ بَيْنَ الْأَمْوِيْنِ. (اصول كافي جا، ص-١٤)

"نه تو چر صحح ب اور نه بی تفویض درست ب باعد معامله دو معاملات کے در میان ہے۔"

درج بالا حديث كي مثالول سے وضاحت فرمائيں۔

شخ جدی نے کما: یہ تجویز بالکل نامعقول ہے کیونکہ بنی ہاشم اے زندان سے رہا کرالیس کے۔

ہشام بن عمرہ نے کہا: میری تجویز یہ ہے کہ اے ایک اونٹ پر باندھ دیا جائے اور اونٹ کو کی صحرا میں چھوڑدیاجائے جمال وہ بھوک اور بیاس سے مر جائے۔

مین جو نجدی نے کہا: یہ تجویز نامعقول ہے کیونکہ کوئی نہ کوئی عرب اے رسیوں سے آزاد کردیگا اور وہ محمہ کو اپنے قوم قبیلہ میں لے جائے گا اور جب محمہ باہر پہنچہ گیا تو عرفی قبائل کو ابنا بموا منا لے گا اور تھوڑے عرصے بعد کلہ پر یورش کردیگا۔

الا جمل نے کہا: میری تجویز یہ ہے کہ مکہ کے تمام قبائل کے چیدہ افراد بل کر محمہ پر حملہ کریں اور اس طرح سے بنی ہاشم انقام نے لے کسیس عے۔

کر محمہ پر حملہ کریں اور اسے قتل کردیں اور اس طرح سے بنی ہاشم انقام نے لے کسیس عے۔

می جی جدی نے یہ تجویز س کر او جمل کو داد دی اور کھا: یہ دانشمندانہ تجویز ہے جہیں اس پر عمل کرنا جائے۔

بعض روایات میں ہے کہ اہلیس لعین نے جو کہ ندوہ کے اجماع میں شیخ نجدی کے روپ میں موجود تھا، اس نے بی یہ تجویز پیش کی تھی جے تمام کافر سربراہوں نے سراہاور اس منعوبہ کے تحت مکہ کے تمام قبائل میں سے افراد کا احتجاب کیا گیالور الله تعالیٰ نے اپنے عبیب کو کفار کے منعوبہ سے آگاہ کیا۔

حبیب خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کو اپنے بستر پر سلایا اور خود بجرت کی اور غارثور میں پہنچ گئے۔

خون کے بیاسے ساری رات نگل تکواریں لے کر گھر کو گھیرے میں لئے کھڑے رہے اور جب وہ رات کے آخری جصے میں ویوار پھلانگی کر اندر داخل ہوئے اور چلار بنائی تو بستر پر حضرت علی ہے۔

جواب

معصوم کے اس فرمان میں جر و تفویض کی نفی کی گئی ہے۔ چنانچہ فرمان کا پہلا حصہ یہ ہے: "لا جُنو" یعنی جر نہیں ہے۔

مقصد ہے ہے کہ مخلوق اپنے اچھے اور برے انمال کے بجالانے میں مجبور محض شیں ہے اور ان کی حیثیت ارادہ خداوندی کے سانے ایک آلہ کی شیں ہے اور مخلوق کی قصاب کے ہاتھ کی چھری شیں ہے کہ وہ جدھر اور جس پر اسے پھیرتا چلا جائے وہ کی جائے۔

جبر کا باطل ہونا بدیمیات میں سے ہے اور ہر شخص کا وجدان گوائی و بتا ہے کہ وہ افعال و اعمال میں مجبور محض نہیں ہے۔ ہر مخص اپنے افعال کے ارادہ و عزم اور جالانے یا نہ جالانے بیا نہ جالانے یا نہ جالانے بیا نہ جالانے بیا نہ جالانے بیا نہ جالانے کہ اس کے اعمال و افعال رعشہ کے مریض کی حرکت کی طرح شخص حوی جانتا ہے کہ اس کے اعمال و افعال رعشہ کے مریض کی حرکت کی طرح سے برگز صاور نہیں ہوتے۔

ای لئے حضرت محقق فئی رحمۃ اللہ علیہ نے کتاب توانین میں لکھا: گو جری اپ موقف کی تائید کے لئے برار دلیلیں بھی کیوں نہ پیش کریں پھر بھی انسانی وجدان کے مقابلے میں وہ لغواور بے اثر ثابت ہول گا۔

نظریہ جبر کو صحیح مان لینے سے یہ قباحت لازم آتی ہے کہ جزاو سزا کا استحقاق ختم ہو جاتا ہے کیونکہ انسان کو مجبور محض تسلیم کرلیا جائے تو کسی نیک کی نیک قابل مدح نہیں رہتی اور کسی برے شخص کی برائی مائن ندمت نہیں رہتی کیونکہ نیک نیک کرنے میں کرنے میں مجبور تھا اسی لئے وہ کسی جزا کا حقد ار نہیں رہتا اور برا شخص برائی کرنے میں مجبور تی بہذا وہ اپنی برائی کی وجہ سے سزا کا حقد ار نہیں رہتا اور جب معالمہ بی یہ صورت اختیار کرلے تو پھر جنت وروزخ کا وجود عبث ہے اور روز جزا بی ہے فاکدہ ہے۔

آگر اس نظریہ کو درست مان لیا جائے تو ہائیل رحمت کا حقد ارضی رہتا اور قابیل لعنت کا مستحق نمیں رہتا کو نکہ ہائیل شمید ہونے میں مجبور تھا اور قابیل قبل کرنے پر مجبور تھا اور اس نظریے کے تحت ایر اہیم علیہ السلام قابل مدح نمیں رہتے اور نمرود لعین قابل مدمت نمیں رہتا کیونکہ ایر اہیم علیہ السلام اپنے فعل میں مجبور تھا۔ ور نمرود بھی اپنے فعل میں مجبور تھا۔

الغرض اس فاسد نظر ہے کو مان لینے سے دنیا کی کوئی نیکی نیکی نمیں رہتی اور دنیا کی کوئی بیک نیکی نمیں رہتی اور دنیا کی کوئی برائی نمیں رہتی جبکہ انسانی ضمیر و وجدان کا ہر دور میں یہ فیصلہ رہا ہے کہ نیکی لائق ستائش اور برائی قابل طامت ہے اور نیکو کار لائق صلہ اور بدکار لائق عقومت ہے اور آگر انسان اپنی تنمائی کے لمحات میں بھی کوئی غلط کام ہر انجام دے تو مجر بھی اس کا ضمیر بھر طیکہ مر نہ چکا ہو، اسے طامت ضرور کرتا ہے اور ضمیر کی یہ طامت اس عقیدہ کا جبوت ہے کہ نظریہ جبر غلط ہے۔

معصوم کے فرمان کا دوسرا حصہ کیے ہے: "وَالاَ تَفُويْضَ" لِعِنى تَفُولِضَ جَى

تفویض سے مرادیہ ہے کہ انسان کو کلی اختیارات دے دیئے گئے ہوں اور وہ بر خواہش کو پورا کرنے پر قادر ہو اور تمام امور میں "فاعل مایشاء" (جو چاہے کرسکے) ہو۔

جس طرح ہے عقیدہ جر انسانی ذہن و ضمیر کے خلاف ہے کیونکہ ہر صاحب شعور اپنی زندگی کے کئی مراحل سے خوبی واقف ہے کہ اس نے کسی کام کے کرنے کا عزم بالجزم کیا تھالیکن بعد جس اس کا ارادہ بدل گیا یاس کے اور اس کے ارادہ کے ورمیان چند امور حاکل ہوگئے جس کی وجہ سے اسے اپنا ارادہ بدلتے ہی بنی۔ اور ہر انسان کی زندگی جس کی وجہ سے اسے اپنا ارادہ بدلتے ہی بنی۔ اور ہر انسان کی زندگی جس ایسے بے شار مواقع موجود جیں کہ اس نے کسی

قباحت لازم آتی ہے کہ اگر مخلوق کو بالکل بی ہر لحاظ سے خود مخدر اور فاعل مایشاء مان لیا جائے تو اس صفت فاعلیت میں مخلوق خداکی شریک قرار پائے گی جو کہ محال ہے اور بعض معتزلہ نے تو اس سلسلے میں یہاں تک کما ہے کہ مقدرات عباد سے قدرت خداوندی کا کوئی واسطہ نہیں ہے۔

جر اور تغویض کے دونوں نظریے یک طرفہ اور افراط و تغریط پر منی ہیں الکین صحیح راستہ کو معموم نے ان الفاظ سے واضح کیا: بکل آمر بین اَمُویَنِ. " یعنی معاملہ دونوں کے درمیان میں ہے۔ " محلوق مسلوب الاختیار اور تام الاختیار نہیں ہے۔

اس سے نیاوہ صرح الفاظ میں ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ مخلوق اپنے تمام افتیاری افعال میں اس بات کی مخان ہے کہ حثیت خدا ان کے کام میں ان کے موافق ہو ورنہ افتیاری هل ہمی سرزو نہ ہو سکے گا اور تمام نیک افعال کی اوالیگل کے لئے مخلوق توفیق میسر نہ ہوئی تو مخلوق توفیق میسر نہ ہوئی تو انسان کوئی نیکی کا کام سرانجام نہ دے سکتا۔

اور یرائی کرنے کی صورت میں انسان "خذلان" (بے یاوری وب بددگاری) کے دیراثر ہوتا ہے۔ مگریہ حقیقت ہمیشہ پیش نظر رہنی چاہئے کہ "مو فیق و خذلان" کے اسباب ہدو خود ہی فراہم کرتا ہے۔

مُکی سبب کہ جب ایک فض نے مولائے مقیان حفرت امیر المومنین علیہ السلام سے "لاَحُول ولاَ فُوہ الله بالله "كا مقعد دریافت كیا تو آپ نے ارشاد فرمایا: لاَحُول بِنا عَنْ مُعَاصِى اللهِ إلاَّ بِعِصْمةِ اللهِ ولاَ فُوه اَن اَن عَلَى طاعةِ اللهِ الاَّ بِعِصْمةِ اللهِ ولاَ فُوه اَن عَلَى طاعةِ اللهِ الاَّ بِعَوْنِ اللهِ . "يعن الله ك نافر الى سے جب بعون الله الله على عادت نميں سے جب تك وہ خود محفوظ نه ركھ اور جميں الله ك اطاعت كى قوت نميں سے جب تك وہ خود تمارى الداون فرائ الله على الله عن الله عن الله على الله عن ال

امر كوسر انجام ديا ہو اور ناكاى سے دوجار ہونا پرا ہو۔ اى طرح سے ہر انسان كى ذندگى مل كوسر انجام دينے كے متعلق سوچا تك مل ايسے مواقع موجود ہيں كہ اس نے كى كام كوسر انجام دينے كے متعلق سوچا تك ند ہويا ند كوره كام ند كرنے كا خواہش مند ہو مكر اسے وہ كام سر انجام دينا پردگيا ہو۔

یکی دجہ ہے کہ جب کی نے سراللہ فی العالمین حفرت امیر المومنین سے پوچھا تھا کہ آپ نے اپ درب کو کیے پہانا؟ تو اس کے جواب میں حفرت نے ارشاد فرمایا تھا: عَرَفْتُ اللّهُ مُبْحَانَهُ بِفَسْخِ الْعَزَائِمِ وَ حَلِّ الْعَقُودِ وَ نَقْضِ الْهِمَمِ. (نَجُ البلاغ، قصار الحکم ۲۵۰) "لیمی میں نے اللہ سجانہ کو پہانا ارادوں کے ٹوٹ جانے، نیتوں کے بدل جانے اور ہمتوں کے پست ہو جانے ہے۔"

(اراوول کے ٹوٹے اور ہمتول کے بست ہونے سے خداوند عالم کی ہتی پر
اس طرح استدلال کیا جاسکتا ہے کہ مثلا ایک کام کے کرنے کا اراوہ ہوتا ہے گروہ
اراوہ فعل سے ہمکنار ہونے سے قبل ہی بدل جاتا ہے لور اس کی جگہ کوئی لور اراوہ
پیدا ہو جاتا ہے۔ یہ اراوول کا بدلنا اور ان میں تغیر و انقلاب کا رونما ہونا اس کی ولیل
ہے کہ ہمارے اراوول پر ایک بالاوست قوت کار فرما ہے جو انہیں عدم سے وجود لور
وجود سے عدم میں لانے کی قوت و طاقت رکھتی ہے اور یہ امر انسان کے احاطہ ء افتیار
سے باہر ہے۔ لہذا اے اپنے سے مافوق ایک طاقت کو تنگیم کرنا ہوگا کہ جو ارلوول میں
ردوبدل کرتی رہتی ہے۔ مترجم اردو)

کون عاقل خود کو بھیجہ آور اور جو جائے کرنے کے قابل سمجھتا ہے جبکہ وہ یقین رکھتا ہے کہ دہ ایفین رکھتا ہے کہ دہ ایفین رکھتا ہے کہ "لا بملك لنفسه نفعاً ولا ضواً ولا موتا ولا حیوہ ولا نشوراً" (مفاتح البحان، تقیات نماز عمر) لین اے اپنے لئے کی فائدہ، نقصان، موت، زندگی یا دوبارہ پیدا ہونے کا افتیار نہیں ہے۔

فرقہ معتزلہ تغویش کا قائل تھا اور اس نظریے کو تتلیم کرنے سے بیہ

ولاً يَهْتَدُونَ سَبِيلاً فَأُولَئِكَ عَسَى اللّهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُواً غَفُوراً. (النساء ٩٨-٩٩) "علاده ان كمزور مروول، عور تول اور يول ك جن ك اختيار ميل كوئى مدير نه حمى اور وه كوئى راسته نه تكال سكته تته يكى وه لوگ ميل جن كو منقريب خدا معاف كردك كاكه وه بوا معاف كرنے والا اور حشة والا ب

کفایۃ الموحدین میں مرقوم ہے: متعصف مرد اور عور تول سے وہ قاصر المھول افراد مراد میں جن کے عقل کی کمزوری کی وجہ سے ان پر اتمام جت نہ ہوا ہویا ایے افراد مراد میں جن کے کانول تک اسلام اور ایمان کے الفاظ تک نہ پنچ ہوں اور ان میں ایسے افراد ہی شامل جی جنیں اسلام و ایمان کے حاصل کرنے کی قدرت حاصل نہ ہوئی ہو۔ پاگل، ب وقوف، ہم ہے، گو تئے اور زمانہ جالجیت میں مرجانے والے افراد ان میں شامل میں اور خلاصہ ہے کہ متعصف سے ایسے تمام افراد مراد میں جن پر ججت تمام نہ ہوئی ہو۔

معصف کفار یعنی وہ افراہ جنول نے اپنی زندگی میں خداہ آخرت پر ایمان کی سعادت حاصل نہ کی ہو اور حالت کفر میں مر جائیں اور فسال بعنی خلاف عقل و گر بعت افعال جالانے والے افراد اگر توبہ کئے بغیر مرجائیں تو ایسے افراد اپ قصور اور تعقیم کے تابع ہوں گے۔ اگر وہ زندگی ہمر اسلام وایمان سے قاصر رہ ہول گے تو انہیں عذاب نہیں دیا جائے گا اور اگر ان کی طرف سے تنقیم واقع ہوئی ہوگ تو تنقیم کی مقدار کے مطابق مزایا کی گرف سے تنقیم کی مقدار کے مطابق مزایا کی گرف ہوگ

اس مقام پر قاصر اور مقصر کے فرق کو سمجھنا انتائی ضروری ہے۔ قاصر وہ ہے جو کی چیز کے حاصل کرنے سے بالکل معذور ہو اور مقصر وہ ہے جو معذور نہ ہو باعد اس نے حاصل کرنے کی کوشش ہی نہ کی ہو۔ اس سے زیادہ آسان الفاظ میں ہم ہے کہ سکتے ہیں کہ "قصور" کو تاہ ہونے کو کہتے ہیں اور "تقفیم" کو تاہی کرنے کو کہتے ہیں اور "تقفیم" کو تاہی کرنے کو کہتے

ایک اور حدیث من اس مسله کو ان الفاظ سے واضح کیا گیا ہے:
"الْعَیْرُ بِتَوْفِیقِ اللّٰهِ وَالشّرُ بِعِدْلاَنَ اللّٰهَ."
"خیر "الله کی توفق سے اور "شر "الله کی طرف سے چھوڑ وینے کی وجہ سے سرزو ہوتا ہے۔

جن لوگوں نے اسلام کانام تک نہ سنا ہو کیا ان کا محاسبہ کیا جائے گا؟

سوال ۲

اگر کوئی محض مراعظم افریقہ، امریکہ یا آسٹریلیا کے دور دراز علاقے میں رہتا ہو جہال اس نے عمر بھر اسلام کا نام تک نہ سنا ہویا اگر بالفرض سنا بھی ہو تو اسلام کی حقیقت سجھنے کے لئے اس کے پاس کوئی ذریعہ نہ ہو تو کیا ایسے مخض سے اسلام کے متعلق باذیرس کی جائے گی؟

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ ایسے افراد کو موت کے بعد عذاب نہیں دیا جائےگا اوران سے اسلام کے متعلق سوال نہیں کیا جائےگا اورا سے افراد عقاب و عماب کے متحق نہیں ہو گئے اور عقل و نقل سے ہی ثابت ہو تاہے کو تکہ عقل سلیم کا نقاضا ہے کہ ایسے افراد کا مواخذہ عدل اللی کے خلاف ہے کیو تکہ ان پر ججت تمام نہیں ہوئی ای لئے ان کا مواخذہ ورست نہیں ہے اور قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

إلاَّ المُستَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّمسَآءِ وَالْولْدَانِ لاَ يَسْتَطِيْعُونَ حِيْلَةً

دیا ہے تو اس سے کوئی بازیرس نہ ہوگی لیکن اگر کوئی کافر قاصر ایبا گناہ کرے ہے انسانی فطریت گناہ قرار دیتی ہو تو یقینا اس سے اس گناہ کی بازیرس کی جائے گی۔ بالفاظ دیگر کافر قاصر سے ایمان و اسلام اور نماز و ذکوۃ کی پرسش نہ ہوگی لیکن اگراس نے کسی کو ناحق قتل کیا ہوگا تو اس سے قتل کی بازیرس ضرور کی جائیگ۔

## کیا ہدایت و گمراہی خدا کی طرف سے ہے؟

وال ک

قرآن مجيد من الله تعالى كا فرمان في:

يُضِلُ اللَّهُ مَنْ يُشَاءُ ويَهْدِي مَنْ يُشَاءُ. (المررُ ٣١)

"الله جمع جابتا بم ممراه كرتائ كورجم جابتا بمايت ويتاب-"

آءے بالا عقل علیم کو کچھ " عرال" ی محسوس ہوتی ہے۔ اس کی

وضاحت فرمائين؟

جواب

ا۔ یہ آب ہوایت و صلالت پر اللہ کی قدرت کی خر دیتی ہے۔ یعنی اللہ جس کو چاہ طوعاً یا کرا ہوایت دینے پر قادر ہے۔ یعنی چاہ تو اے خبر عطا کرے اور اگر چاہ تو اسے شریص محل کردے لیکن مدے سے افتیار کو سلب کر لین حکمت البلیہ کے منافی ہے۔ لہذا وہ ایبا نہیں کرتا کیونکہ اگر انسان کو ہدایت و گر اہی میں مجور مان لیا جائے تو ثواب و عقاب کا استحقاق ختم ہو جاتا ہے لہذا آیت بالا قدرت المانے کی خبر ہے اس کے و توع کی خبر نہیں ہے۔

ا اس آیت میں برایت سے مراو صرف بھلائی کی راہ دکھانا نمیں ہے کونکہ

ہیں۔ مثلاً اگر ایک شخص کا قد و قامت ایک میٹر ہو اور اے وو میٹر طعام یا دواک ضرورت ہو لور ایبا فخص اپنی فطری کو تائن کی وجہ سے طعام و دواکو حاصل نہ کر سکنے کی وجہ سے مرجائے تو یہ قاصر کملائے گا لور اگر کی شخص کا قد و قامت دو میٹر ہو لور اس طعام یا دوا کے لئے بھی دو میٹر کی ضرورت ہو لیکن ایبا شخص طعام لور دوا کے لئے اپنی جگہ ہے حرکت تک کرنا گوارا نہ کرے لور یوں ہموک یا مماری کی وجہ سے لئے اپنی جگہ ہے حرکت تک کرنا گوارا نہ کرے لور یوں ہموک یا مماری کی وجہ سے مرجائے تو ایبا شخص متصر کملائے گا۔ قاصر سے کوئی بازیرس نہ ہوگی جبکہ متصر اپنی موت کے اسباب کا خود ذمہ دار ہے۔ لہذا اس سے اس کی خود شی کے متحلق ہو چھا موت کے اسباب کا خود ذمہ دار ہے۔ لہذا اس سے اس کی خود شی کے متحلق ہو چھا مات گا۔

اب اس مثال کو سامنے رکھیں اور اس کی روشی ہیں یہ سمجھیں کہ جو کوگ عقل کی کی کی وجہ سے خدا ور سول و ہوم آخرہ پر ایمان نہ لائے اور اس حالت ہیں ان کی موت واقع ہوگئی تو ایسے افراد "قاصر" قرار پائیں کے لور انہیں کوئی عذاب شمیں دیا جائے گا لور اس طرح سے جن لوگوں نے پوری زندگی ہیں ایمان و اسلام کا مام تک نہ سنا ہو یا آگر انہوں نے اتفاق سے یہ نام سنا بھی ہو تو بھی اسلام و ایمان کے ایمال و تفصیل سے بے فیر رہے ہوں لور انہیں ایمان و اسلام کی وضاحت سننے کا کوئی موقع میسر نہ آیا ہو تو ایسے افراد عاج لور قاصر قرار پائیں کے کوئکہ ان کی طرف سے موقع میسر نہ آیا ہو تو ایسے افراد عاج لور قاصر قرار پائیں سے کوئکہ ان کی طرف سے کی طرح کی کوتائی سرزو نہیں ہوئی تھی۔ اس لئے انہیں اسلام و ایمان نہ لانے کی وجہ سے کوئی عذاب نہیں دیا جائے گا۔

لیکن گناہ و فق کے اعتبار سے یہ بات ذہن نظین رہنی جائے کہ گناہوں کی وہ قتمیں ہیں گئے گئاہوں کی دو قتمیں ہیں کچھ گناہ وہ ہیں جنہیں شریعت نے گناہ قرار دیا ہے۔ مثلاً اور خمس اوا نہ کرنا اور کچھ گناہ ایسے ہیں جنہیں انسانی فطرت گناہ قرار دیتی ہے۔ مثلاً کی کونا قرآ کرنا۔ تو اگر کوئی کافر قاصر ایسا گناہ کرے جے شریعت نے گناہ قرار

7

واضح رہے کہ ہدایت و صلالت کے لئے مشیت خداد کدی مطلقاً بے اثر نہیں ہے اور اس مشیت کا تعلق بھر بھی انسان کے ذاتی ارادہ و اختیار کے ساتھ ہے۔ لیعنی جو لوگ انبیاء کی دعوت کو قبول کرتے ہیں تو اللہ انہیں اپنے الطاف و مخایات کا مستحق قرار دیتا ہے جیسا کہ فرمان خداوندی ہے:

وَالَّذِيْنَ اهْتَذُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَّ اتَاهُمْ تَقُواهُمْ. (مُمَّ ١٤)

معور جن لوگوں نے ہدایت حاصل کرلی خدا نے ان کی ہدایت میں اضافہ کردیا اور ان کو سزید تقوی عنایت فرمادیا۔"

ہدایت و توفیق کے بہت سے مدارج و مراتب ہیں۔ جب کوئی ہدہ ہدایت کے ایک درجہ پر بینج جائے اور ہدایت کے حصول پر اللہ کا شکر بجالائے تو اللہ اسے ہدایت کے حصول پر اللہ کا شکر بجالائے تو اللہ اسے بی ہدایت کے بلیم تر رتبہ پر فائز کردیتا ہے۔ اور اس کے بر عکس بدنصیب افراد اپنے بی غلا انتخاب کی وجہ سے توفیق ایزوی سے محروم ہو جاتے ہیں۔

ان دو معانی کے علاوہ آیٹ مجیدہ میں کچھ دیگر معانی کا بھی اختال ہے البتہ ہم سر دست اننی دو معانی پر اکتفا کرتے ہیں۔

الميس موحد ہونے كى بناير قابل خشش ہے يا سي ؟

سوال ۸

قرآن مجيد ميس الله تعالى كا فرمان إ:

إِنَّ اللَّهَ لاَ يَعْفِرُ اَنْ يُصْرُكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَادُوْنَ ذَلِكَ لَمَنْ يَّشَـآءُ وَمَنْ يُشْرِكُ باللّهِ فَقَدْ حَسَلُ حَسَلَالًا بَعِيْكَ. (الشاء ١١٦)

"خدا اس بات کو معاف نہیں کرسکتا کہ اس کا شریک قرار دیا جائے اور اس

و کمانے کی ذمہ داری انبیاء کی ہے اور انبیاء واوصیاء نے تمام مکلفین کی راہمائی کردی ہے اور یمال ہدایت "ایصال الی المطلوب بدون احتیار عبد" بھی مراو نمیں ہے لا کیونکہ اگر اللہ کی کو اس کی مرضی اور خواہش کے بغیر مطلوب تک بنچا دے تو بھی اس صورت میں مدہ لائق اجر قرار نمیں پاتا۔ لہذا اس آیت میں ہدایت و ضلالت سے مراد تو نیق و خذ لان ہے۔ اس مسکے کو سمجھنے کے لئے تو فیق و خذ لان کا سمجھنا انتمائی ضروری ہے۔

توفیق کیاہے؟

توفیق ہے مرادیہ ہے کہ اللہ کی بدے کو اپنے لطف و کی مورد بنا دے۔ راو سعادت کو اس کے لئے آسان بنادے۔ اے معصیت ندور رہنے والے اسبب بھی فراہم کردے اور اس کے دل کو نیکی اور بھلائی کی جانب ماکل کردے۔ توفیق کا کائل مرتبہ یہ ہے کہ اللہ اپنے بدے کو اطاعت کی حاوت اور معصیت کروے پن ہے آشا کردے اور یہ بات بدیری ہے کہ جانب کی یہ حتم یعنی راہ سعادت کی اس تا کہ دے افتیار کے منافی نہیں ہے۔ اس لئے اس آیت مجیدہ کا منہوم کا آسان ہونا، بدے کے افتیار کے منافی نہیں ہے۔ اس لئے اس آیت مجیدہ کا منہوم یہ ہوگا: "اللہ تمام اسباب سعادت کی جے چاہتا ہے توفیق عظا فرما دیتا ہے اور جے چاہتا ہے اسباب سعادت سے محروم کردیتا ہے۔" (یعنی اے اس کے اپنے نفس کے جانب کے اسباب سعادت ہے محروم کردیتا ہے۔" (یعنی اے اس کے اپنے نفس کے جانبا کے اسباب سعادت ہے۔ کو ایک اسباب سعادت ہے۔ کو ایک اسباب سعادت ہے محروم کردیتا ہے۔" (یعنی اے اس کے اپنے نفس کے دیا کے کے اسباب سعادت ہے۔ کو ایک کے اسباب سعادت ہے۔ کو ایک کے دیتا ہے۔ اسباب سعادت ہے محروم کردیتا ہے۔" (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو ایک کے دیتا ہے۔ کو ایک کے دیتا ہے۔ اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اس کے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی اے اسباب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی ایساب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی ایساب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ " (یعنی ایساب سعادت ہے۔ کو دیتا ہے۔ کو دیتا

ا۔ بدایت کے دو معنی میں۔ایک راست و کھانا اور دوسر اسطلوب تک پیچانا۔ پیلے معنی پر قرآن مجید کی بید آیت ولالت کرتی ہے: اما شمون فیکنینا الله فاست حبوا العمی علی الفدی. "ہم نے ثمود کو جایت کی لیکن انہوں نے تاریل کو ہدایت پر ترجیح دی۔"

یمال لفظ جارت رات و کھارٹے کے معنی میں ہے اور ۱۱ مرے معنی کے گئے قرآن جمید کی ہو آیت والات کرتی ہے املت لا تھادی من اختیت، "آپ جس سے مجت بری است جانیت نمیں اس عقد" بہاں لفظ جارت مطوب تک چانچا نے کے معنی میں ہے۔ اس المعتوجہ عفی عنه) وَعَنْ أَبِي عَبْدُاللّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ وَمَثِلَ عَنِ الْكُفُووَالشَّرِكِ الْمُهُمَّا اَفْلَمُ وَمَثِلَ عَنِ الْكُفُووَالشَّرِكِ اللّهِ عَلَيْهُمَّا اَفْلَمُ وَمَثِلَ عَنِ الْكُفُووَالشَّرِكِ اللّهِ وَالْمَادَعَى اللّهِ وَالْمَامِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّه

اس مدیث شریف سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ شیطان صرف کافر بی نہیں بعد اس کے ساتھ مشرک بھی ہے۔ اس کے کفر کی دلیل یہ ہے کہ اس نے جان یہ جھ کر اور ضد کرتے ہوئے اللہ کے فرمان کو محکرایا اور اس نے ایبا کر کے حقیقت میں خداوند عالم کی الوہیت اور استحقاق اطاعت و معبودیت کا انکار کیا۔ امام علی رضا علیہ السلام کی ایک مدیث میں ایسے کفر کو "کفر المجمحود" یعنی وہ کفر جو سراسر مافر مانی اور انکار پر مشمل ہو، قرار دیا گیا۔

اللیس لعین مشرک تھی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اسے رائدہ درگاہ بمایا اور اس
پر لعنت کی تو اس نے بنبی آدم کو گراہ کرنے کے لئے شرک کی ترغیب دی اور دنیا
میں پایا جانے والا تمام تر شرک اس کا ایجاد کروہ ہے اور یہ بات انتائی واضح ہے کہ
صرف مشرک ہونا اتنا ہوا جرم نہیں ہے جتنا کہ شرک کی وعوت وینا جرم ہے۔ اس
لئے اس پر لعنت ہے کہ وہ کا فرول میں پہلا اور سروار مشرکین ہے۔

اس سوال میں یہ بوچھا گیا ہے کہ شرک کمی قیت پر قابل معش نہیں ہے لیکن شرک کے علادہ باتی تمام گناہ اگر خدا چاہے تو عشے جاکتے ہیں اور ابلیس لعین

کے علاوہ جس کو جاہے عش دے اور جو کوئی خدا کا شریک قرار دیتا ہے وہ گر اسی میں بہت دور تک چلا گیا ہے۔"

اس آیت مجیدہ کے تحت سوال یہ ہے کہ شیطان موحد تھا اور اب بھی دہ موحد ہے تو اس آیت مجیدہ کی نوید میں شامل ہے یا شیں ہے؟

یہ درست ہے کہ ابلیس ابتداء میں مشرک نمیں تھا کو تکہ شرک خلق یا
اطاعت یا عبادت میں خداوند عالم کے ساتھ کی کو شریک مانے کا نام ہے اور ابتدائے
امر میں ابلیس میں شرک کی خدموم صفت موجود نمیں تھی لیکن اس معون نے شرک
سے بھی بدتر کام یعنی کفر سر انجام دیا اور کفر عناد و تکبر کی بناپر اللہ کی اطاعت کو ترک
کرنے کے عمل کو کما جاتا ہے اور نص قرآن سے واضح ہوتا ہے کہ ابلیس لعین کافر تھا
اور کافر مشرک سے بھی بدتر ہے۔

أَيْى وَاسْتَكْبُرُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِيْنَ (البقره ٣٣) "اس نے الكار كيا اور كافروں على سے تھا۔"

"خداکی قسم کفر، شرک سے زیادہ پرانا اور زیادہ خبیث اور زیادہ جرم ہے۔
پھر آب نے ابلیس کے کفر کا ذکر کرتے ہوئے فرملیا کہ اللہ تعالیٰ نے اسے حطرت
آدم کو مجدہ کرنے کا عکم دیا تھا تواس نے مجدہ کرنے سے انگار کردیا تھا چنانچہ معلوم
ہواکہ کفر، شرک سے بھی زیادہ برا ہے۔"

علامہ مجلسی رحمہ اللہ علیہ نے محار الانوار کی جلد سوم میں طینت اور عالم ور کی بہت سی روایات نقل فرمائی ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے:

اللہ تعالی نے حضرت آوم کی پشت سے قیامت تک پیدا ہونے والے افراو
کو ذرات کی صورت میں باہر نکالا اور وہ ذرات چیونی کی ماند چھوٹے چھوٹے سے
تھے۔ پھر اللہ تعالی نے ان ذرات کے ساتھ ان کی ارواح کو داسہ فرمایا اور انہیں کمالِ
عقل و شعور اور ارادہ و اختیار کی کمل صلاحیتوں سے مالامال کیا اور ان سے اپنی رہوبیت
کا اقرار کرانے کے لئے فرمایا: اکسٹ بوبکٹم، "کیا میں تمارارب نہیں ہوں؟"
لور اس کے ساتھ ساتھ اپنے انبیاء و اوصیاء کی صداقت کے متعلق بھی ان
افرار کرانے سے ساتھ ساتھ اپنے انبیاء و اوصیاء کی صداقت کے متعلق بھی ان
کمار مین جو سعید ارواح تھیں انہوں نے اپنی رضا و رغبت سے "بلی"
کمار مین جو سعید ارواح تھیں انہوں نے اپنی رضا و رغبت سے "بلی"
کمار مین جو سعید ارواح تھیں انہوں نے اپنی رضا و رغبت سے "بلی"
کمار مین کی شک تو ہمارا رب ہے اور تیرے بیائے ہوئے ہاوی ہمارے رہبر ہیں۔"
لور یہ نصیب ارواح نے یوی بے رغبتی اور بے زاری سے "بکی" کمار

اس کے بعد اللہ تعالی نے ان کا امتحان لیا اور ان کے لئے بھو کی ہوئی آگ فاہر کی مئی اور ان سے بعد ارواح بلا کی فاہر کی مئی اور ان سے کما کیا کہ تم اس میں واخل ہو جاؤ۔ چنانچہ سعید ارواح بلا کی خوف و خطر کے اس آگ میں کو و پڑیں اور قدرت خدا سے وہ آگ ان کے لئے سلامتی من مئی اور باقی ارواح اس تھم کو جانہ لائیں۔ نین مرتبہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ امتحان لیا گیا۔

طینت اور عالم ذر اور میثاق کے متعلق علاء کے تی نظریات میں:

اس سوال کا داضح جواب ہے کہ ابلیس پہلے کیل کافر تھا اور انسانوں کو کفر کی وعوت دیتا تھا کیکن بعد میں وہ مشرک بھی بن گیا لور لوگوں کی شرک کی وعوت دیہے لگااور روز اول سے لے کر آج تک وہ ایک کمے کے لئے تھی اللہ پر ایمان نہیں لایا۔ كيونكه صرف خداك وجود كو مان لينابي ايمان نميس بهد ايمان كے لئے یہ ضروری ہے کہ انسان اینے آپ اور تمام جمان کو خدا کی مخلوق تصور کرے اور خدا کو بی رازق و تربیت کندہ سمجے اور اپنی اور تمام جمان کی حیات کو الله کی جانب سے سمحتا ہو اور صرف خدا کو ہی عبادت کے قابل سمجے اور اینے آپ کو تھم خداوندی کے سامنے خاشع و خاضع قرار وے۔ اس کے بر عکس جو اپلی ہتی کو مستقل بالذات سمجھے، خدا کو مد گی کے قابل تصور نہ کرے ، تھم خداوندی کے مقابلے میں اپنی رائے اور خیال کو پیش کرے اور ائی رائے کو تھم خدا ہے ہمی بہر سمجے تو یقینا ایا مخض باری تعالی کی الوہیت در بورست و معبوریت کا منکر ہے اور ایسے فرد کا ٹھکانہ دوزخ کے علاوہ اور کمیں نہیں ہے۔ ایسے عی افراد کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا: إنَّ اللَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيْنَ. (عَافر ٢٠) "يقينًا جو لوگ ميري عبادت سے اکڑتے ہیں وہ عقریب ذلت کے ساتھ جہنم میں داخل ہول مے۔"

## روزِ الست اور عالمَ ذر

سوال ۹

بیان کیا جاتا ہے کہ عالم ذر میں ارواح نے سعادت و شقاوت کو قبول کیا تھا۔ اب سوال بہ ہے کہ اگر انہیں مجبور کر کے شقاوت قبول کرائی مکی تھی تو یہ ظلم ہے قرآن مجيد كى اس آيت: وَإِذْ آخَا رَبُّكَ مِنْ بَنِيْ ادَمَ مِنْ طَهُوْرِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَالَّهِ بَلَى شَهِانَا اَنْ تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذَا عَلَيْنَ اَوْتُقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذَا عَافِلِيْنَ اَوْتَقُولُواْ إِنَّمَا اَشْرِكَ ابَآ وُنَا مِنْ قَبْلُ وَ كُنَّا ذُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ أَنْعُهُ لِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ. (الاعراف ١٤٢-١٤٣)

ودور جب تمهارے پروردگار نے فرزندان آدم کی پشتوں ہے ان کی ذریت
کو لے کر انہیں خود ان کے اوپر گواہ بناکر سوال کیا کہ کیا ہیں تمهارا خدا نہیں ہوں تو
سب نے کہا: بے فک ہم اس کے گواہ ہیں۔ بہ عمد اس لئے لیا کہ روز قیامت بہ نہ
کہ سکو کہ ہم اس عمد سے غافل تھے یا بہ کہ دد کہ ہم سے پہلے ہمارے بدرگوں
نے شرک کیا تھا اور ہم صرف ان کی اولاد ہیں تھے تو کیا اہل باطل کے اعمال کی مناء پر
کو ہم کو ہلاک کردے گا۔"

اس آیت میں جس عمدو پیان کا تذکرہ کیا گیا ہے یہ لفظی اور نطقی پیان میں میں واقع نہیں ہوا تھا یہ پیان دراصل خشیل تھا اور یہ صرف حضرت آوم کے زبانے میں بی واقع نہیں ہوا تھا یہ پیان دراصل خشیل کو اصل کھونی پیان ہے جو کہ ہر بھر کی فطرت سے لیا گیا ہے۔ یہ وراصل خشیل بیان ہے کہ قدرت نے تمام اولاد آدم کو اس فطرت اور مزاج کا حال بناکر پیدا کیا ہے کہ آگر ان سے یہ سوال کیا جائے کہ تمہارا خدا کون ہے تو پردردگار کے علاوہ کی کا نام نہ لیس کے اور اس کا مقصد یہ ہے کہ اللہ نے ہر انسان میں خدا جوئی اور خدا شنای کی حس ود بیت کردی ہے۔

دورجدید کے ماہرین روحانیات اس امر پر متغق ہیں کہ انسان میں قدرتی علور پر متغق ہیں کہ انسان میں قدرتی علور پر ند ہی حسِ پائی جاتی ہے اور ای حسِ کی وجہ سے انسان کو خدا شنای کی توفیق تعیب ہوتی ہے اور اگر ہر انسان اپنے وجدان و ضمیر کی طرف رجوع کرے تو وہ بی حسلیم کریگا کہ یقینا کوئی اس کا خالق و مر بی موجود ہے اور وہ اس کے ساتھ یہ بھی اقرار

ا۔ پہلا مسلک محد خمین اور اخباری علاء کا ہے اور ان کا ان روایات کے متعلق موقف یہ ہے کہ یہ متعلق موقف یہ ہے کہ یہ متعلق مادیث ہیں اور ان کی حقیقت و ماہیت کا ادراک مارے عقل و فہم سے بہت بلند ہے اور ہم ان پر اجمانی ایمان رکھتے ہیں اور اس کی حقیقت کو الجبیت طاہرین کے سرو کرتے ہیں۔

۲\_ دوسرا مسلک شخ مفید، سید مرتضی علم الهدی، شخ طبری صاحب مجمع البیان اور دیگر مفسرین کا ہے اور اس سلسلے میں ان بزر گواردل کا موقف بیہ ہے کہ طینت کی متعلقہ احادیث و آیات کنابیہ اور مجاز د استعارہ پر مبنی ہیں ادر اس کی تفصیل حار اور شرح کافی میں موجود ہے۔

ھے مفید علیہ الرحمۃ عالم ور کے متعلق فراتے ہیں: خبر صحیح میں وارد ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دریت آوم کو حضرت آوم کی پشت سے درات کی صورت ہیں ہر آمد کیا جس سے پوراافق ہمر گیا اور کرال تاکرال ذرات کھیل گئے۔ آوم کی پشت سے فارج ہونے والے ذرے تین طرح کے تھے۔ ان ہیں سے پچھ ذرے نور محض کی صورت ہیں تھے اور وہ ذرات افبیاءً واوصیاء کے تھے۔ پچھ ذرے کھیل تاریک تھے اور یہ ذرے کھار کے تھے اور تیسرے فتم کے پچھ ایسے ذرے بھی تھے جن میں نور و ظلمت کی آمیزش تھی اور یہ ان مومنین کے تھے جنول نے اپنی مستقبل کی زعدگ میں نیک و بد ونول طرح کے اعمال سرانجام دینے تھے اور اس مخلوق کو ذرات کی صورت میں نمودار کرنے کا مقصد یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ حضرت آدم کو ان کی کشرت نسل سے مطلع کرنا چاہتا تھا۔

ای عالم ذر کے حوالے سے "اَلَسْتُ بِوِیَکُمْ" کے خدائی میثاق اور ان کے جواب کے متعلق جتنی بھی رولیات ہیں ان کا تعلق "اخبار احاد" سے ہے جن پر زیادہ اعتاد ضیں کیا جاسکتا بلعہ حقیقت یہ ہے کہ ان میں سے اکثر رولیات خود ساختہ ہیں ادر

ہے کہ جو پچھ ارواح نے وہاں اقرار کیا تھا یمال بھی وہ اس پر قائم رہیں۔ انہیں اس جمان میں اس اقرار کے خلاف عمل کرنے کی بھی کامل آزادی ہے جیسا کہ امیرالمومنین سے سروی ایک روایت میں یہ الفاظ موجود ہیں: وَشَوَطَ فِی ذَلِك الْبِدَآءَ فِیہِم، یعنی اللّٰہ نے اصحاب شال (ووزخ جانے والوں) کے لئے بداء کی شرط رکھی۔ یعنی اگر عالم ذر میں کی نے سرکٹی کی تھی اور اپنی اس سرکٹی کی وجہ سے اصحاب شال "میں سے قرار پایا تھا تو اس کے لئے اس جمان میں توبہ و انامت کی مختائش موجود ہے۔ اگر وہ جائے تو انبیاء کی پیروی کر کے اپنی شقاوت کو فتم کر کے مختائش موجود ہے۔ اگر وہ جائے تو انبیاء کی پیروی کر کے اپنی شقاوت کو فتم کر کے سعادت حاصل کر سکتا ہے۔

اى لئے ماہ رمضان المبارك كى دعاؤل مِن جميں يہ الفاظ دكھاكى ديت جيں : وَإِنْ كُنْتُ مِنَ الْاَشْقِيَآءِ فَامْسِحُنِىْ مِنَ الْاَشْقِيَآءِ وَاكْتُبْنِى مِنَ السَّعَدآءِ فَإِنَّكَ قُلْتَ وَقَوْلُكَ حَقَّ (يَمْحُوا اللَّهُ مَايَشَآءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ)

"روروگار! اگر میں اشقیاء (بد نصیبوں) میں سے ہوں تو اشقیاء سے میرا نام مثاکر مجھے "سعداء" (خوش نصیبوں) میں لکھ دے کیونکہ تیرا فرمان ہے اور تیرا فرمان حق ہے۔ (اللہ جس چیز کو چاہتا ہے منادیتا ہے یا مر قرار رکھتا ہے کہ اصل کتاب ای کے پاس ہے)۔" (الرعد ۳۹)

اس مقام پریہ سوال قائم کرنا کہ اگر وہ صاحب عقل سے تو انہوں نے اپنے لئے نقصاندہ فیصلہ کیوں کیا تھا؟ اس سوال کی کوئی اہمیت نہیں ہے کوئکہ ہماراروز مرہ کا مشاہدہ ہے کہ انسان اپنے اختیار و شعور کے تحت اپنے لئے نقصان کا فیصلہ کرتے رہے مثل ہو محص سگریٹ پیتا ہے تو کیا اسے معلوم خمیں ہوتا کہ یہ میرے لئے نقصاندہ ہے اور کیا اس کا ایسا کرنا اس کی مجبوری ہوتی ہے یاوہ اختیار سے سگریٹ ییتا ہے؟ وغیرہ۔ اور بعد میں اس پر پشمیان بھی ہوتے ہیں۔ علاوہ ازیں ہمیں یہ بات

کریگا کہ اس کا خالق صرف ای کا نسیں بلعہ کا نتات کے ذرے ذرے کا خالق ہے۔

انسانی فطرت میں یہ حس موجود ہے کہ وہ اثر کو دیکھ کر موثر کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور عطا کو دیکھ کر معطی کی طرف و حیان دیتا ہے۔ آپ تمن سالہ چے کے سامنے کوئی کھلونا رکھیں، چہ جیسے بی کھلونے کو دیکھے گا تو اس کے فوراً بعد کھلونا لانے والے کو دیکھے گا۔ یہ انسان کی ازلی فطرت ہے اور ای فطرت کو حشیلی انداز میں پیان سے تعبیر کیا گیا ہے۔

سر اس مسئے کے متعلق تیسرا موقف متقدین و متاخرین علیء کی اس اکثریت کا ہے جو طینت اور علی اس اکثریت کا ہے جو طینت اور عالم ذر اور بیثاق کی روایات کو حقیقت پر محمول کرتے ہیں اور انہیں میں۔ اور لفظا و معناً درست سیحتے ہیں اور ان میں کسی طرح کی تاویل کے روادار نہیں ہیں۔ اور ان کا نظریہ یہ ہے کہ مذکورہ روایات اصول دین اور قواعد عقلی کے کسی طرح پھی معارض نہیں ہیں۔

اگر اس مقام پر اس نظریے کے حامل علاء پریہ اعبر الس کیا جائے کہ ان روایات سے نظریہ جبر کی تائیہ ہوتی ہے کیونکہ عالم ذر میں ارواح نے جو اقرار کیا تھا مجورا کیا تھا اور اس میں ان کے اختیار کا کوئی و خل نہ تھا تو اس سوال کے جواب میں یہ عرض کریں گے :

ا۔ ارواح نے عالم ذر میں جو اقرار کیا تھا وہ کھمل شعور و اختیار سے کیا تھا جیسا کہ سابقہ روایت میں تو یہاں تک الفاظ وارو کہ سابقہ روایت میں تو یہاں تک الفاظ وارو جیں کہ اس وفت انہیں جتنا شعور حاصل تھا وہ انہیں اس ونیا میں کہی حاصل نہیں ہوا۔ لہذا ارواح کا اقرار کھمل شعور و اختیار کے تحت تھا۔ اس لئے نذکورہ روایات کس طرح سے بھی نظریہ جبر کی مؤید نہیں ہیں۔

ال سلیلے میں مروی بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ضروری نہیں

ہمی اس میں شامل ہوں۔

قاتلین الم حین کے متعلق بید کمنا کہ مخار ثقفی نے انہیں قبل کردیا تھا،
پورے طور پر صحیح نہیں ہے۔ امیر مخار نے مشہور قاتلوں کو مفردر سزادی تھی لیکن
قمام قاتل ان کی گرفت میں نہیں آئے تھے اور ممکن ہے کہ ایسے قاتلوں کو حضرت
الم مهدی قبل کریں۔

مسكله بدا

وال 11

مئله بدای تملی هش دضاحت فرمائیں۔

ار سورهٔ بننی امرائیل آیت ۳۳۔

## کیا امام حسین کے قاتلوں کو دوبارہ قتل کیا جائے گا؟

سوال ۱۰

دعائے ندبہ میں یہ الفاظ پڑھے جاتے ہیں:

أَيْنَ الطَّالِبُ مِلْمَ الْمَقْتُولُ بِكُرْبُلاً.

"مقتول کربلائے خون کاقصاص طلب کرنے والا (امام مبدی ) کمال ہے؟"
اب سوال یہ ہے کہ حضرت مختار ثقفی نے امام مظلوم کے قاتلوں کو قتل کیا تھا اور آخرت میں اللہ تعالی انہیں بدترین سزادے گا۔ تو کیا امام مبدی کے زمانہ ظہور میں قاتلین امام حسین زندہ کئے جائیں گے اور انہیں ازسر نوسزادی جائے گی؟

ا۔ احادیث اہلیت سے جو چیز واضح ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ امام ممدی اپنے دور ظہور میں امام مظلوم کے قاتلوں کی ان اولاد کو جو کہ اپنے آباء کے فعل پر راضی ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں یا نیت اور قول و فعل میں ان کے شریک ہوں گے قتل کریں سے لیکن اصل قاتلوں کو قتل کرنے کے متعلق ہمارے پاس کوئی مسلم دلیل نمیں پنچ سکی کہ امام عالی مقام انہیں زیمہ کرکے قتل کریں گے۔

البتہ عموی طور پر روایات میں یہ چیز کمتی ہے کہ دشمنان آل محمہ کے ایک گروہ کو رجعت میں زندہ کیا جائے گا تاکہ وہ بدخت آل محمہ کی سلطنت کو دکھ سکیل اور ان سے انقام لیا جائے گا۔ اس عموی روایت کے تحت ممکن ہے کہ قاتلین امام حسین ان سے انقام لیا جائے گا۔ اس عموی روایت کے تحت ممکن ہے کہ قاتلین امام حسین ا

<u> جواب</u>

الله تعالى بندول كى مصلحت اور ان كى تضرع و زارى اور نيكى و صله رحى كى وجه سه رحى كى وجه سند كو وجه سند كو اس مسئله كو خاصى اميت دى ہے۔

الم جعفر صادق عليه السلام سے منقول ہے: مَاعُبِدَالله بِشَيْ مِثْلَ الْبَدآءِ. "بدا سے بوھ كر الله كى اوركى چيز سے عبادت نہيں كى گئے۔"

الله تعالی نے ہر نبی سے تین باتوں کا عمد لیا۔ میں نے عرض کیاوہ کیا ہیں؟ فرمایا: (۱) اپنی بندگی کا۔ (۲) اپنی توحید و یکا گلت کا۔ (۳) اس اعتقاد کا اقرار کہ وہ جے جا ہتا ہے آگے کر دیتا ہے اور جے چا ہتا ہے چیچے کردیتا ہے۔

اظهار و تکلم میں ہر گزشتی ردانه رکھتے۔"

اور بدا کے لفظی معنی یہ بیں: ظھور الشی بعد المحفاء. "کی چیز کا مخفی ہونے کے بعد ظاہر ہونا۔"

واضح رے کہ بدا کے لئے ذات احدیت کے حق میں ندامت کے معنی کفر

جیسا کہ "دنی احکام" میں مائخ د منسوخ ہوتا ہے ای طرح " کونی امور" میں بداء ہوتار ہتا ہے۔

شر کی امور میں مصلحت کے پیش نظر تھم سائن کو تبدیل کر کے نیا تھم جاری کرنا "فتح" کہلاتا ہے۔ ای طرح مصلحت کی تبدیلی کی وجہ سے خالق کا کنات معدول کے امور میں جو تبدیلی کرے اس کو "بدا" کہا جاتا ہے۔

جیسا کہ احادیث میں ہے کہ صلہ رخم اور دعا اور صدقہ کی وجہ سے عمر میں اضافہ ہو جاتا ہے چانچہ قوم یونس پر عذاب کا فیصلہ ہو چکا تھا گر ان کی گریہ و زاری اور توبہ کی وجہ سے اللہ نے اپنے عذاب کو ان سے ہٹا دیا۔

حارالانوار میں حضرت امام صادق سے منقول ہے کہ حضرت رسول خوا ملی اللہ علیہ وآلہ دسلم نے فرمایا: جب کوئی فخض صلہ رحی کرتا ہے تواگر اس کی عمر تمن سال باقی ہوتی ہے اور قطع رحی کرنے واللہ تعالی اسے کوئی میں سال کی عمر عطا کرویتا ہے اور قطع رحی کرنے واللہ تعالی اسے کم کر کے تمن کرنے واللہ تعالی اسے کم کر کے تمن سال منا ویتا ہے۔ پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ دسلم نے قرآن مجید کی یہ آیت طاوت فرمائی: یَمْحُوا اللّٰهُ مَایَشَاءً وَ یُفْبتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ (الرعد ۲۹)

"الله جس چیز کو چاہتا ہے منا ویتا ہے یا یہ قرار رکھتا ہے کہ اصل کتاب ای کے پاس ہے۔"

جارالانوارك جلد 20 مل ب: قالَ أَمِيْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ: مَوْتُ الإِنْسَانِ بِاللَّمُوْمِنِيْنَ: مَوْتُ الإِنْسَانِ بِاللُّمُوْبِ اكْتُرُ مِنْ حَيَاتِهِ بِالْعُمْرِ.

"لوگ اپنی مقرر کرده موت کی به نبست گنامول کی وجه نے زیادہ مرتے بیں۔" بیں اور مقرر کردہ عمر کی به نبست نیک کی وجه سے زیادہ عمر پاتے ہیں۔"

دنیادی خواہشات کی سخیل ہے محروم رہتا ہے اور معذور افراد اکثر نیکیوں ہے بھی بے بھر ہ رہتے ہیں۔ تو کیاان کی محرومیوں کا آخرت میں ازالہ کیا جائے گا؟ اور اگر کوئی معذور شخص کا فر ہو کر مرے تو کیا اسے آخرت میں بھی عذاب کا سامنا کرنا پڑے گالور ہوں وہ دنیاو آخرت میں بدنصیب بن جائے گا۔ آخر اس مسکلہ کا حل کیا ہے؟

بنی نوع انسان کا خوبصورتی و بد صورتی، کامل الاعتماء ہونے یا ناقص الاعتماء ہونے یا ناقص الاعتماء ہونے کا اختلاف اور دیگر عوارضات مثلاً غربت و المارت اور صحت و سلامتی کے اعتبار سے الن میں جو فرق بلا جاتا ہے اور اس فرق میں جو حکمتیں پوشیدہ ہیں ہم ان میں سے چند حکمتوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔

ا۔ دنیا کا قاعدہ ہے: تُعْرَفُ الاَشِيْآءُ بِاَصْدَادِها. "جِيْرول كى بِهان ان كى ضدول سے ہوتى ہے۔"

اگرید صورتی نه ہوتی تو خوصورتی کی دنیا میں کوئی قدر و قیت نه ہوتی اور اگر معدور اور اپاج نه ہوتے تو خلقت میں کمل ہونے کی لعمت کا لوگوں کو پیۃ ہی نه چاتا اور اگر ونیا میں بابینا افراد نه ہوتے تو بینائی کی کوئی اہمیت ہی نه ہوتی۔

ا۔ اللہ تعالی کی قدرت کے اظہار کیلے لطف و قبر وونوں مفات ضروری ہیں۔

س- بعض افراد کی بحری بی اس میں ہے کہ وہ معذور ہول باغریب ومفلس ہول۔
ایک روایت میں وارو ہے کہ ایک نبی کا گزر کی ندی کے پاس سے ہوا تو
انہول نے ویکھا کہ بہت سے بچ اس ندی میں نمار ہے تھے اور ان چول کے در میان
مایک نابینا چہ بھی نمانے میں مصروف تھا۔ دو مرے بچ اسے تگ کر رہے تھے اور اسے
بانی میں غوطے دے رہے تھے اور وہ بے جارہ چا رہا تھا۔

ہیں اور جب اللہ تعالیٰ کی مصلحت کے پیش نظر بعدہ کے حالات میں تبدیلی لاتا ہے تو اس وقت کما جاتا ہے: "بَدا اللّه فی شانیه کنداً." یعنی خدا کو فلال کے متعلق بدا ہوا ہے۔ یعنی الله نے اس امر کو ظاہر کیا جو کہ اس سے قبل لوگول پر پوشیدہ تھاکیونکہ لوگول کو جدید امر کے علل و اسباب کا علم نہیں ہوتا اس لئے وہ بے خبر ہوتے ہیں۔

بدا میں بے خبری کی نبت محلوق کی طرف ہوتی ہے خالق کی طرف نہیں ہوتی ہے خالق کی طرف نہیں ہوتی ہے خالق کی طرف نہیں ہوتی اور امام جعفر صادق کے اس فرمان کا بھی کی مقصد ہے : مَا بَدُوَ اللّٰهُ فِی شَنَّ عَمَا بَدُوَ اللّٰهُ فِی اسْمَاعِیل کے حَمَا بَدُوَ اللّٰهُ فِی اسْمَاعِیل کے متعلق فیما کیا ہے ایماکی کے متعلق فیما نہیں متعلق فیما نہیں کیا تھا۔

ند کورہ حدیث کا دراصل ایک دوسری حدیث کی طرف اشارہ ہے جس میں الم صادق علی استماعیل مَرْتَیْنِ فَساَلْتُ الله مادق علی استماعیل مَرْتَیْنِ فَساَلْتُ الله فی رَفْعِهِ عَنْهُ فَرَفَعَهُ. اساعیل کے لئے دو مرتبہ قتل کا فیصلہ کیا گیا تھا لیکن میں نے ہر باد اللہ سے اس فیصلہ کے ہٹانے کی درخواست کی تو اللہ نے اس کی قتل سے گو ظامی کروی۔

## معذور والاج افراد کے بیدا کرنے کی حکمت

سوال ۱۲

سیابی اور سفیدی ، اندها پن اور بینائی ، بد صورتی اور خوصورتی ، عقمندی اور دانائی ، بظاہر عدل کے خلاف و کھائی دیتی ہیں کیونکد ایک بد صورت یا اندها شخص آکثر

اس طرح سے ازالہ کرے کہ مدہ راضی ہوجائے۔ البتہ یہ اس صورت میں ہے کہ مصیبت و معذوری خدا کی طرف سے ہومدہ کی اپنی پیدا کردہ نہ ہو۔

الکانی میں اس موضوع کی مناسبت ہے ایک کمل باب موجود ہے جس کا مخوان ہے "شدة ابتلاء المقومن" مؤمن کی آزمائش کا شدید ہونا۔ اس باب میں این ابل یعفور کا بیان مرقوم ہے کہ میں نے لام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں اپنے دردوں کی شدت کا تذکرہ کیا۔ (ابن ابل یعفور بمیشہ مختف شم کے درد میں جال رہتے ہے)۔ لام علیہ السلام نے جواب میں ارشاد فربایا: یکا عبدالله المو یعلم المفوم نو ما المحقوم بوقی المصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے کے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی سے معلوم ہو جائے کہ مصاب کا ایج کیا ہے تو دہ تمنا کرنے گے گا کہ اس فینی کا کرے گوئے۔ "(اکانی جس۔ ص ۳۵۳)

حارالانوار کی محیارہویں جلد میں عرقوم ہے کہ اوبھر جو کہ مشہور راوی معدیث تھے پیدائش نابینا تھے۔ ایک بار وہ امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر موٹ اور کیا آپ حضرت مسیح علیہ السلام کی طرح سے علیہ السلام کی طرح سے جروص کو تندرستی دلا سکتے ہیں؟

الم عليه السلام نے فرمايا: بال! اللہ كے اذن سے ہم يہ كر سكتے ہيں۔
الدہ بعير كے اس حوال كا مقصد يہ تھاكہ وہ بينا ہو جائيں۔
الم عليه السلام نے فرمايا: اوبھير! ميرے قريب آلا۔
الدہ عليہ السلام نے فرمايا: اوبھير! ميرے قريب آلا۔
اوبھير كتے ہيں كہ ميں اپنے آقا و مولا كے قريب ہوا او امام نے اپنا دست الحداد على ميرى آئھوں پر پھيراجس كے بعد ميں سب كچھ و يكھنے لگ گيا۔

﴾ لهم الله عليه السلام نے فرملیا: اتّحجبُّ اَنْ تَکُونَ هَکَلَمَا وَلَكَ مَالِلنَّاسِ وَعَلَيْكَ مَاعِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ اَوْ تَعُودَ كَمَا كُنْتَ وَلَكَ الْجَنَّةُ عَالِصًا. "أَكَر تمهس بي

نی کو اس پر ترس آیا لور بارگاہ اصدیت میں درخواست کی کہ وہ اس بچے کو بینا کی عطا فرمائے۔ اللہ تعالی نے اپنے نبی کی وعاکو قبول کیا اور چید بینا ہو گیا۔

جیسے ہی اے بینائی ملی تو اس نے چوں کو پکڑ کر غوطے دیے شروع کئے پیج جتنا بھی چیختے چلاتے وہ چھوڑنے پر آمادہ نہ ہو تا اور یوں اس نے تھوڑی سی دیر بیس کئی چوں کو ہلاک کرویا۔

جب نی نے اس منظر کو دیکھا تو بارگاہ احدیت میں عرض کی کہ خدایا اے دوبارہ نابینا بناوے یہ بینا ہونے کے قابل عی نہیں ہے اور اپنی مخلوق کے متعلق تو خوو عی بہتر جانتا ہے۔

اس موضوع کے بے شار شوابد ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے کسی نوع انسان کے حالات کا بیہ اختلاف دراصل مدگان خدا کا امتحان ہے۔ اللہ تعالیٰ نے کسی کو معذور و مجبور بناکر اس کے صبر کا امتحان لیا ہے اور کسی کو صحت و دولت عطاکر کے اس کے شکر کا امتحان لیا ہے اور اس ذریعے سے وہ اپنے مدول کو آزمارہا ہے کہ اس کی آزمائش یہ کون پورا اتر تا ہے اور کون ناکام ہو تا ہے۔

وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ. (الفرقان ٢٥) "كورجم نے تم مل سے بعض كو بعض كے لئے آزمائش كا ذريعہ مايا ہے۔كيا تم صبر كروگے ؟"

## کیا معذور افراد کی تلافی کی جائے گی؟

اس حقیقت میں کوئی شک نہیں ہے کہ اللہ تعالی اپی معدور مخلوق کی باحس وجوہ علاق کرے گا۔ اللہ تعالی کے اسائے حتی میں سے ایک اسم "جبار" ہے جس کے معنی ہیں کہ جبران کرنے والا لعنی علاقی کرنے والا لور علم کلام میں بیہ بات تسلیم شدہ ہے کہ ذات حق پر ازروئے لطف واجب ہے کہ وہ مصاعب و آلام اور محرومیوں کا

### مماٹھ برس اور تنیں برس کی عمر

سوال ۱۳۳

وونیک مخص بیں ایک کو خدانے تمیں برس کی عمر عطاکی اور دوسرے کو ساٹھ برس کی عمر عطاکی اور دوسرے کو ساٹھ برس کی عمر عطاک۔ جب تمیں سال زندگی رکھنے والا مخص خداکے حضور پیش مواتو اس نے کہا: تو نے میری عمر زیادہ کیوں نہیں کی تاکہ میں بھی اپنے بھائی کی طرح سے زیادہ عرصے تک تیری عبادت کرتا اور زیادہ درجات کا حقدار قرار پاتا؟ ماضح کریں کہ اگر بالفرض ایسا سوال کیا جائے تواللہ تعالی کیا جواب وے گا؟

اس سوال کے متعلق ہم تمن جواب ویں گے:

ا۔ ہم چیز کے متعلق دو چیزوں کو مد نظر رکھا جاتا ہے۔ (۱) کیت۔ (۲) کیفیت۔
کمیت کا مقصد یہ ہے کہ مثلاً ایک انسان ایک سال مسلسل نماز شب اوا کرتا
ہے اور چیکانہ نمازوں کی تعقیبات پڑھتا ہے اور روزانہ قرآن علیم کی تلاوت سے بھی
مشرف ہوتا ہے اور فضول فرچی ہے پر ہیز کرتا ہے اور اپنی فاضل وولت راہ خدا میں
فریج کرتا ہے۔

کیفیت کے متعلق کے سیمیں کہ مثلاً ایک مخص نماز مغرب و عشاء کو

پورے اخلاصِ قلب اور آواب ظاہری کے ساتھ اوا کرتا ہے اور یوں اس کی نماز
خشوع و اوب کا نمونہ بن جاتی ہے۔ پھر یہ مخص سو جاتا ہے اور پھر نماز فجر کو کامل
اظلاص قلب اور خشوع و آواب کے ساتھ پڑھتا ہے۔ تو الی نماز کی اللہ کے ہاں یوی
قدر و قیمت ہے اور یہ نماز بے ولی سے اواکی گئی تمام رات کی نمازوں سے کئی گنا بہتر
ہے۔ تو ٹامت ہوا کہ عمل کے اجر کے لئے صرف کمیت کو بی مد نظر نہیں رکھا جاتا

جالت پند ہو تو تم ای حالت میں رہ جاؤ، حبیب باتی لوگول کی طرح سے حقق و فرائض کا سامنا کرنا ہوگا اور اگر اپنی کہلی حالت پر والیس جانا چاہو تو حبیس حساب کے بغیر جنت ملے گی۔"

مں نے کہا: "مولاً! میں ماہنا ہونے کو صلب آخرت پر ترجیج دیتا ہول۔" مجر لهامؓ نے دوبارہ میری آٹھول پر ہاتھ مجیرا تو میں دوبارہ ماہینا ہو گیا۔

اس مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ دنیا میں اندھے ہو کا تعلیف کی اللافی اللہ نے اس طریقے پر فرمائی کہ اسے روز آخرت کے حماب سے محفوظ کردیا۔

بہت می روایات میں فدکور ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالی معدور افراد اور جن کی دعاؤں کا ثمر انہیں دنیا میں نہ طا تھا ان سے فرمائے گا: "میں نے تہیں آزمائی میں جنا کیا تھا اب میں تہماری تمام آرزو کی پوری کر کے اسکی تلافی کرناچاہتا ہوں۔"

اور جب لوگ ایسے لوگوں پر اللہ کی بے شار نعمات کا نزول طاحظہ کریں گے تو وہ یہ تمنا کریں گے کہ اے کاش دنیا میں ہماری کوئی حاجت پوری نہ ہوئی ہوتی تو ہم بھی یہ مقام حاصل کر لیتے۔

علادہ ازیں جمال تک سوال کے اس جزکا تعلق ہے کہ اگر کوئی معدور شخص کا فر بھی ہو اور اس کی موت بھی حالت کفر پر داقع ہوئی ہو تو کیا اللہ تعالی اس کی معدوری کی بھی حلافی کرے گا؟ اس کے جواب میں ہم یہ کہیں گے کہ آخرت کا نیک اجر مومنین و متقین کے لئے ہے کافروں کے لئے نہیں ہے اور ایسے افراد ونیا و آخرت میں خیارہ افھانے والے ہیں۔

ہم اپنے جواب کا انتقام قرآن مجید کی اس آیت پر کرتے ہیں: اَنَّ اللَّهُ لاَ يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَ لَكِنَّ النَّاسَ اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ. (بولس ٣٣) "ب شك الله لوگوں پر بچے ہی ظلم شیں كرتاليكن لوگ اپنے آپ پر ظلم كرتے ہیں۔" الم جعفر صاوق علیہ السلام کا فرمان ہے: اپنے مقررہ وقت پر مرنے والول سے زیادہ تعداد گناہ کر کے مرنے والول کی ہوتی ہے اور اپنی مقرر شدہ زندگ سے زیادہ تعداد کناہ کر کے زندہ رہنے والول کی ہوتی ہے۔ (حار الانوارج ۲۳۔ ص۳۵۳) لور جب قیامت کے ون حقائق تھلیں گے تو اس قتم کے سوال کی کوئی مخوائش باتی شیں رہے گی۔

### شیطان جنت میں کیے چلا گیا؟

سوال ۱۳

ور جنت میں اس کا جانا مملم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ راندہ ورگاہ ملکم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ راندہ ورگاہ ملکم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ راندہ ورگاہ ملک تھا۔ اگر وہ سانپ کے منہ میں بیٹھ کر گیا تو اللہ تعالیٰ نے اسے ایسا کیوں کرنے ویا تھور جنت کے تکمیان غفلت میں کیوں پڑے رہے اور انہیں شیطان کی آمد کا پتہ تک کیوں نہ چلا؟ مریانی فرماکر اس مسللہ کی وضاحت فرماکیں۔

الله تعالی نے حضرت آدم و حضرت حوا کو جس باغ میں محصر ایا تھا وہ جنت موعود کا باغ نہیں تھا بلعہ دہ زمین کا ایک باغ تھا۔ ای لئے یہ کمنا درست نہیں ہے کہ شیطان جنت میں داخل ہو گیا تھا۔

چنانچہ کلینی، صدوق اور فی نے امام جعفر صاوق علیہ السلام سے روایت کی سے کہ آپ نے فرمایا: اِن جَنَّةَ آدمَ مِن جنان اللَّنْيَا مَطلَع فِيهُ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَلَوْ

بلحد کیفیت کو بھی مد نظر رکھا جاتا ہے۔

ای لئے حضرت حبیب خدا صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا تھا: صلاقهٔ رکھتین خفیفتین فی قدمکن خیر من قیام لئلة. (حارج ۱۹۸ م ۱۹۳۳) "وو بلکی کھتین خفیفتین فی قدمکن خیر من قیام لئلة. (حارج ۱۹۸ می ۱۹۳۳) "وو بلکی کھتی رکھت پر مشمل نماز کو سکون سے پڑھنا پوری رات کے قیام سے بہتر ہے۔"

اس حدیث سے بی مفہوم اخذ ہوتا ہے کہ خداکی نظر میں کمیت کی جائے کھیت کو زیادہ ابہت حاصل ہے۔

اس تمید کے بعد ہم عرض کریں گے کہ ممکن ہے جس مخص کو اللہ نے تنمیں سال کی زندگی عطا فرمائی ہو اسے اخلاص عمل کی دولت سے مالامال کردیا ہو جو کہ ساٹھ سال رکھنے والا مخص ان مراتب و منازل کو حاصل کر لے جو کہ ساٹھ سال دالے کو بھی حاصل نہ ہوئے ہوں۔ لہذا اسے یہ سوال کرنے کی نوعت ہی پیش نہیں آئے گی۔

ا۔ جس محض کو اللہ نے تعیں سال کی عمر میں موت دی ہے ممکن ہے کہ اس میں سے حکمت کار فرما ہو کہ اگر سے مزید عرصہ تک زندہ رہا تو اس کے حالات بدل جائیں گے اور دہ عمل خیر کو جاری نہ رکھ سکے گا بلحہ پہلے سے جالائے ہوئے عمل بھی تاہ کر بیٹے گا۔ ای لئے اس تعمیں یرس میں موت دینا بی بہترین فیصلہ ہے اور یوں جب وہ مخض اپنے اس فائدے کو دیکھے گا تو دہ کوئی اعتراض نہیں کرے گا۔ سے بھی عین ممکن ہے کہ تعمیں سال میں مرنے دالے کی عمر اللہ نے پہلے سے اس میں مرنے دالے کی عمر اللہ نے پہلے

۳- بید بھی عین مملن ہے کہ میں سال میں مرنے دالے کی عمر اللہ نے پہلے نیادہ مقرر کی ہو لیکن اس سے قطع رجی سرزد ہوئی ہو جس کی دجہ سے اللہ نے اس کی عمر کو گھٹا کر اسے تمیں سال میں بدل دیا ہو اور ای طرح سے ساٹھ سال عمر پانے دائے کے لئے بھی یہ اختال موجود ہے کہ اللہ نے اس کی عمر کم رکھی ہو لیکن اس نے صلہ رحمی کی ہو جس کی دجہ سے اللہ تعالی نے اس کی عمر کو طویل کردیا ہو کیونکہ

لام جعفر صادق علیہ السلام کا فرمان ہے: اپنے مقررہ وقت پر مرنے والوں سے زیادہ تعداد گناہ کر کے مرنے والوں کی ہوتی ہے لور اپنی مقرر شدہ زندگی سے زیادہ تعداد نیکی کر کے زندہ رہنے والوں کی ہوتی ہے۔ (حکرالانوارج ۲۳۔ ص۳۵۳) اور جب قیامت کے ون حقائق تھلیں گے تو اس قتم کے سوال کی کوئی مخبائش باتی نمیں رہے گی۔

### شیطان جنت میں کیے چلا گیا؟

#### سوئل ۱۳

ور جنت میں اس کا جانا مملم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ رائدہ درگاہ مملم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ رائدہ درگاہ مملم ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ وہ رائدہ درگاہ مملک تھا۔ اگر وہ سانپ کے منہ میں بیٹھ کر گیا تو اللہ تعالیٰ نے اس ایسا کیوں کرنے دیا گیر جنت کے محمولات میں کیوں پڑے رہے اور انہیں شیطان کی آمد کا پتہ تک کھول نہ چلا؟ مربانی فرما کر اس مسللہ کی وضاحت فرما کیں۔

#### <u> چواب</u>

الله تعالى في حفرت آدم د حفرت حوا كو جس باغ من محمر لا تعاوه جنت موجود كاباغ نهي تعاري تعاوه جنت موجود كاباغ نهيس تعابيحه وه زمين كاليك باغ تعاراى لئے يد كمنا درست نهيس ہے كه شيطان جنت ميں داخل ہوگيا تعار

چنانچہ کلینی، صدوق اور لتی نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی علیہ کی ایٹ نے فرملا: اِن جَنَّهُ آدمَ مِن جِنَانِ الدُّنْيَا تَطْلَعٌ فِيهُ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَلَوْ

بلحد کیفیت کو بھی مد نظر رکھا جاتا ہے۔

ای لئے حفرت حبیب خدا صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے قرملا تھا: صلاقاً رکھ عَیْد وآلہ وسلم نے قرملا تھا: صلاقاً رکھ عَیْن خَفِیْفَتَیْنِ خَفِیْفَتَیْنِ فِی فَمَکُن خَیْر مِن قِیَامِ لَیْلَةِ. (حارج ۸۳۔ ۲۲۳) "دو ہلی کھنگی رکعت پر مشمل نماز کو سکون سے پڑھنا پوری رات کے قیام سے بہتر ہے۔"

اس حدیث سے بی مفہوم اخذ ہوتا ہے کہ خداکی نظر میں کیت کی جائے کیفیت کو زیادہ اہمیت حاصل ہے۔

اس تمید کے بعد ہم عرض کریں گے کہ ممکن ہے جس مختص کو اللہ نے تمیں سال کی زندگی عطا فرمائی ہو اسے اخلاص عمل کی دولت سے مالامال کر دیا ہو جو کہ ساٹھ سال رکھنے والا شخص ان مر اجب و منازل کو حاصل کر لے جو کہ ساٹھ سال والے کو بھی حاصل نہ ہوئے ہوں۔ لہذا اسے یہ سوال کرنے کی نوبت ہی چیش نہیں آئے گی۔

ا۔ جس محض کو اللہ نے تمیں سال کی عمر میں موت دی ہے ممکن ہے کہ اس میں یہ حکمت کار فرما ہو کہ اگر یہ مزید عرصہ تک زندہ رہا تو اس کے حالات بدل جائیں گے اور وہ عمل خیر کو جاری نہ رکھ سکے گا بلعہ پہلے سے جالائے ہوئے عمل بھی تاہ کر بیٹے گا۔ اس لئے اسے تعمیں برس میں موت دیتا ہی بہترین فیصلہ ہے اور یوں جب وہ محض اپنے اس فائدے کو و کھے گا تو وہ کوئی اعتراض نہیں کرے گا۔

"اس یہ بھی عین ممکن ہے کہ تمیں سال میں مرنے والے کی عمر اللہ نے پہلے سال میں مرنے والے کی عمر اللہ نے پہلے نیاوہ مقرر کی ہو لیکن اس سے قطع رحی سرزد ہوئی ہو جس کی وجہ سے اللہ نے اس

کی عمر کو گھٹا کراہے تمیں سال میں بدل دیا ہو اور اس طرح سے ساٹھ سال عمریانے

والے کے لئے بھی یہ اخمال موجود ہے کہ اللہ نے اس کی عمر کم رکھی ہولیکن اس نے

صلہ رحمی کی ہو جس کی دجہ سے اللہ تعالیٰ نے اس کی عمر کو طویل کردیا ہو کیونکہ

الوقت المعَلُوم. (الحجر ٣٨-٣٨) "الله تعالى في كما: تخفي وقت معلوم ك دن كل مملت وى جارى ج-"

شیطان صاحب اولاد ہے، اس کی ذریت بھی موجود ہے اور اس کے صاحب اولاد ہونے کی قرآن مجید گواہی ویتا ہے جیسا کہ ارشاد قدرت ہے: اَفَتَتَجِدُونَهُ وَ فَرَيْتَهُ اَوْلِيَاتَهُ ... النج. (الكف ٥٠) "توكيا تم اسے اور اس كی نسل كو سر پرست ماتے ہو؟"

دوسری آیت میں فرمان خداد ندی ہے: .... إِنَّهُ يَوَاكُمْ هُوَ وَ قَبِيلُهُ مِنْ حَبِّثُ لِاَ تَوَوْنَهُمْ .... (الاعراف ٢٤) "يقينا وہ اور اس كا خاندان تهيں ويكنا ہے جب كہ تم اخيں خيس ويكه ياتے۔"

شیاطین و کفار کی پیدائش کے متعلق گزارش یہ ہے کہ جو چیز اپ و قوع پندیر ہونے کی صلاحیت و استعداد رکھتی ہو تو خدا اے خلعت وجود سے آراستہ کرتا ہے اور کفار و شیاطین سے جو شر ظاہر ہوتے ہیں تو وہ تمام تر شر ان کے غلط انتخاب کے مسلح میں صادر ہوتے ہیں جس کے نتیج میں وہ خود قابل خدمت قرار پاتے ہیں، خالق قابل خدمت نہیں قرار پاتا۔

بالفاظ دیگر ہم یہ کمہ شکتے ہیں کہ اللہ تعالی نے شیاطین و کفار کو پیدا کیا اور انہیں الیے امور جالا نے کا تھم دیا جو کہ ان کی سعادت و خوش تختی کا سبب ہیں لیکن انہوں نے مخالفت کی اور اپنے آپ کو بھلا ئیوں سے محروم کر دیا اور برائیوں کا سرچشمہ بن گئے۔ لہذا اللہ کی طرف سے جو کچھ ظاہر ہوا وہ تمام تر خیر و بھلائی پر مبی تعالی جو بہا تعلق ہے وہ ان کی اپنی پیدا کروہ ہے۔

اس مقام پر اگریہ سوال کیا جائے کہ آخر تمام زکافر نسل پیدا کرنے کا فائدہ بی کیا ہے؟ اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ اس نسل میں ہام بن ہیم کی طرح

كانت من جنان الأخورة أو المخلد لما أخرج منها. "أوم عليه السلام جس جنت من ربح سنة من جنان الأخورة أو المخلد لما أخرج منها. "أوم عليه السلام جس جنت من ربح سنة وه أخرت كل جنت نهي وه أي ونياكا أيك باغ تقى جمال سورج أور جائد جها كرت تصد الروه آخرت والى جنت بوتى يا بميشه ربة والى جنت بوتى تو آدم كو أس سد بمن بابر نه تكالا جاتا-

اور جمال تک ان روایات کا تعلق ہے کہ اہلیس سانپ کی شکل میں جنت ہیں داخل ہوا تھا داخل ہوا تھا داخل ہوا تھا داخل ہوا تھا یو سانپ کے منہ میں کھی کی صورت میں بیٹھ کر جنت میں واخل ہوا تھا تو ان روایات کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ اس موضوع کی تمام تر روایات ضعف ہیں اور قابل قبول نہیں ہیں۔

بعض علماء نے ان روایات کو کنایہ و اشارہ پر محول کیا ہے۔ اس مسئلہ کی مزید وضاحت کے لئے تغییر المیزان کی طرف رجوع کیا جائے۔

كيا شيطان صاحب اولاد ہے؟

وال ۱۵

کیا شیطان دہی اصلی اور پرانا شیطان ہے اور کیا اس کی اولاد اور نسل بھی ہے اور اگر وہ صاحب اولاد ہے تو سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جس ملعون کو اللہ نے راندہ درگاہ کردیا تھا اس کو صاحب اولاد ہونے کی اجازت کیوں دی؟

<u> بواب</u>

جی بال! شیطان وی اصلی اور پراناشیطان ہے اور یہ وی ابلیس ہے جس نے آوم کو سجدہ نہیں کیا تعالور اسکا اصل نام عزازیل ہے اور وہ تا قیامت زندہ رہے گا۔ قرآن مجید میں ارشاد باری تعالی ہے: قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظرِيْنَ إِلَى يَوْم اس موضوع کے متعلق حضرت علامہ مجلسی رحمۃ اللہ علیہ نے اصول کافی کی شرح میں لکھا ہے کہ آیات و احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دو لوحیں پیدا کی ہیں اور ان میں آنے والے واقعات تحریر فرمائے ہیں۔ ان میں سے ایک کا نام لوح محفوظ ہے اور ووسری کا نام لوح محفوظ میں تبدیلی اور ترمیم کی گوئی گنجائش فوجود ہے جبکہ لوح محفوظ میں تبدیلی اور ترمیم کی کوئی گنجائش ضمیں ہے لور لوح محفوظ کی تحریر خدا کے علم ازلی کے مطابق ہے۔

الله تعالی لوح محووا ثبات میں الی چزیں لکھتا ہے جن میں کسی حکیمانہ مسلحت کے تحت تبدیلی ممکن ہوتی ہے۔ مثلاً الله تعالی لکھتا ہے کہ زید کی عمر بچاس برس ہوگی، بخر طیکہ اس نے کوئی ایبا فعل سرانجام نہیں دیا جو طولِ عمر یا عمر کی کی کا موجب ہو۔ اس کے بعد اگر زید مثلاً صلہ رحمی کرتا ہے تو اللہ اس کی عمر ساٹھ سال کھ دیتا ہے یاوہ قطع رحمی کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کی عمر چالیس سال کر دیتا ہے۔ جکہ لوح محفوظ میں معاملات کو مشروط انداز میں نہیں لکھا جاتا۔ مثلاً خدا کو جبکہ لوح محفوظ میں معاملات کو مشروط انداز میں نہیں لکھا جاتا۔ مثلاً خدا کو

بید بن معلوم ہوتا ہے کہ زید، حن کے ساتھ صلہ رحی کرے گا جس کی وجہ ہے اس کی عمر ساتھ یہ کے جا ہے ہی ساتھ صلہ رحی کرے گا جس کی وجہ ہے اس کی عمر ساتھ یہ س ہوگ تو وہ اسے اپنے علم اذلی کے تحت پہلے ہے ہی ساتھ سال لکھتا ہے۔ اور اس کے بزعب اللہ کو اپنے علم اذلی سے معلوم ہوتا ہے کہ زید، حسن سے قطع رحی کرے گا اس کی عمر چالیس یرس ہو جائے گا۔ ای لئے وہ پہلے سے بی لوح محفوظ میں اس کی عمر چالیس سال لکھ دیتا ہے۔

(لوح محووا ثبات کی تفصیل کے لئے مسئلہ بداکی طرف رجوع فرمائیں جے مسئلہ نمبر گیارہ میں میان کیا گیا ہے)۔

اس وضاحت کے بعد اگر یہ سوال کیا جائے کہ حتی تحریر تو وہی نے جو لوح محفوظ میں لکھی گئی ہے تو پھر لوح محووا ثبات کا آخر فائدہ ہی کیا ہے ؟

ے پچے صالح اور باایمان افراد تھی پیدا ہوئے۔ اگر اس پوری نسل میں ایک بھی مومن ہو تو تھی کافی ہے۔

کتاب کافی میں ہے کہ اگر پوری روئے زمین پر صرف ایک ہی مومن ہو تو بھی زمین کی غرض تخلیق کے لئے کافی ہے۔

اور شیاطین کے پیدا کرنے میں بھی بہت ی مسلحیں موجود ہیں:

ار شیاطین صالح اور غیر صالح کی تمیز کا ذریعہ ہیں۔ عیما کہ رب العزت کا فرمان ہے: وَمَا کَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَان اِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يُوْمَن بِاللَّحِرَةِ مِمَّنْ هُوَ فِی فرمان ہے: وَمَا کَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَان اِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يُوْمَن بِاللَّحِرَةِ مِمَّنْ هُو فِی فرمان ہے:

در سالا) "اور شیطان کو ان پر کوئی اختیار عاصل نہ تھا گر ہم یہ جاننا چاہتے ہیں کہ کون آخرت پر ایمان رکھتا ہے اور کون اس کی طرف سے شک میں جتا ہے۔

اس سامیان آخرت پر ایمان رکھتا ہے اور کون اس کی طرف سے شک میں جتا ہے۔

اس سامیان ایمان شیاطین کی ترغیب مومنین کی سعادت کے اضافہ کی موجب ہے کیونکہ جو صاحبان ایمان شیاطین کی ترغیب کو پس پشت ڈال کر اطاعت الیٰ میں مصروف رہے ہیں اللہ تعالیٰ ان کے درجات میں اضافہ کر تا ہے اور انہیں ملائکہ مقربین سے بھی بلند

### تقدیر و تدبیر کا دائرهٔ کار

سوال ۱۶

تر مقام عطا کرتا ہے۔

لوح محفوظ اور لوح محوو اثبات اور نقدیر و تدبیر کا فرق بیان فرمائیں اور اسکے طعمن میں یہ بھی بیان کریں کہ دعا اور گریہ وزاری سے نقدیربدل سکتی ہے یا نہیں؟

چوا<u>ب</u>

لوح محفوظ اورلوح محووا ثبات کے متعلق علمائے اعلام نے بہت کچھ لکھاہ۔

#### بحث نبوت

### کیا آبائے پینمبر موحد تھے؟

ال ۱۷

زيارت لهام حسين عليه السلام من بم يه الفاظ كت بين :

أَشْهَدُ أَنَّكَ كُنْتَ نُورًا فِي أَلاَصِلاَبِ الشَّامِخَةِ. "مِن كُواتِي ويتا بول كر

آپ بلند و برتر اور شریف اصلاب میں بصورت نور متمکن تھے۔"۔

اس جملے کی روستے سوال یہ ہے کہ کیا رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام آباء و اجداد موحد ہے اور کیا آبائ پنیم حضرت موکم پر ایمان لائے تھے اور کیا آبائ لائے تھے ؟ کیادہ حضرت عیمی کے دین پر ایمان لائے تھے ؟

اگر بالفرض وہ حضرت عیسیٰ کی نبوت پر ایمان لائے تھے تو اس قاعدے کی دوسے حضرت عبدالطلب اور ان کے بدرگ عیسائی ہوں کے اور اگر حضرت تیغیر کے بدرگ حضرت موسیٰ وعیسیٰ کے بدرگ حضرت موسیٰ وعیسیٰ کے بدرگ حضرت ایرائیم کی ملت پر کارید تھے تو انہوں نے حضرت موسیٰ وعیسیٰ کے دین کی پیروی کیوں نہیں کی تھی اور حضرت حمزہ سیدالمشہداء کے متعلق تو کیا کہ دہ اسلام لانے سے قبل مشرک تھے۔ تو کیا کیات صبح ہے؟ آپ اس مسلے کی تملی حش وضاحت فرمائیں۔

اس کے متعلق ہم یہ عرض کریں سے کہ لوح محواثبات میں بھی بہت می عصتیں تحریر حکمتیں پوشیدہ بیں اور علامہ مجلسی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس کی کئی حکمتیں تحریر فرمائی بین:

ا۔ جب ملائکہ تھم خدادندی کے تحت اس اوح کی عبارت میں تبدیلی و ترمیم کرتے ہیں تو انہیں اللہ تعالیٰ کی رحت و شفقت کا علم ہوتا ہے۔

۲۔ جب اللہ تعالیٰ اپنے انبیاءً و اوصیاء کو لوگوں کے متعلق خبر دیتا ہے کہ فلال فضض کی عمر اتنی باقی تھی لیکن اس کے فلال نیک عمل کی وجہ ہے اس کی زندگی میں استے سالوں کا اضافہ کردیا گیا ہے تو اہل ایمان کو نیک اعمال جالانے کی ترغیب ملتی ہے اور یرائیوں سے پیخے کی ان میں تحریک پیدا ہوتی ہے۔

اور محوداثبات کی ترمیم و تبدیلی کے لئے صدقہ و دعا انتائی موثر ہیں اور احادیث میں ان کی خصوصی تاکید کی گئی ہے اور ہم یمال الکافی کی صرف ایک حدیث الکھنے ير اکتفا كرتے ہيں :

عن الصادق عليه السلام: إنَّ الدُّعَآءَ يَرُدُّ الْقَضَاءَ يُنْقِضُهُ كَمَا يُنْقَضُ السَّلِكُ وَقَدْ أُبْرِمَ إِبْرَامًا. (اصول كافى ج٣- ص٢١٥)

"ام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: دعا قضا کو ٹال دی ہے اور دعا سے قضا کی محکم گا تھیں یوں کھل جاتی ہیں جیسا کہ رسی کی گر ہیں کھول دی جاتی ہیں۔"

یعنی دعا حتمی قضا کو دور کردیتی ہے جیسا کہ قوم یونس کے لئے عذاب کا فیصلہ ہوچکا تھا گر دعا اور گریہ و زاری کی دجہ سے اللہ نے بھنی عذاب کو دور کردیا۔

فرقہ امامیہ کا بیہ متفقہ عقیدہ ہے کہ حضرت آدم تک آنخضرت کے جملہ آباء واجداد موحد تھے۔

علامہ مجلس رحمۃ اللہ علیہ نے حیات القلوب کی جلد دوم کی تیری فصل میں لکھا ہے کہ علائے امامیہ کا اس امر پر اجماع ہے کہ پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جملہ آباء اور اممات حفرت عبداللہ سے لے کر حفرت آوم تک اور حفرت آمنہ سے لے کر حفرت آمنہ سے لے کر حفرت آمنہ سے لے کر حفرت حوا تک سب کے سب موجد اور مومن تھے۔ پیغیراکرم کا نور کسی مشرک کے صلب اور کسی مشرکہ کے رحم میں جہل دیا اور کسی مشرکہ کے رحم میں جہل دیا ہوئے اور ان میں سے کوئی بھی بدکاری کے نتیج میں پیدا نہیں ہوا تھا۔

عامہ و خاصہ سے منقول روایات متوازہ ای مضمون پر نہ صرف و لالت کرتی ہیں بلحہ احادیث متوازہ سے بید بھی معلوم ہوتا ہے کہ آنخضرت کے تمام بدرگ انبیاءً واوصیاء تھے اور وہ سب کے سب دین خداوندی کے حال تھے۔

آنخضرت سے لے کر حضرت اساعیل تک آپ کے جتنے ہی آباء و اجداو سے وہ سب کے سب حضرت ایراہیم کے وصی تھے اور مکہ کی باوشائی اور تولیت حرم ہیشہ اپنے دور میں مرجع خلق تھے اور وہ ملت ہیشہ اننی کے پاس ری تھی اور دہ ہیشہ اپنے دور میں مرجع خلق تھے اور وہ ملت ایراہیم کی شریعت اور حضرت ایراہیم کی شریعت اور حضرت ایراہیم کی شریعت اور حضرت ایراہیم کی شریعت کے تگہبان تھے شریعت اولاد اساعیل میں منسوخ نہیں ہوئی تھی اور وہ اس شریعت کے تگہبان تھے اور آیک دوسرے کو اس کی وصیت کرتے تھے اور انبیاء کے تیرکات و آثار کے ایمن تھے اور وہ ان تیرکات کو آئی کہ تیرکات اور ایسا تک کہ تیرکات اور ایسا کی دوسرے کے سیرو کرتے رہے۔ یہاں تک کہ تیرکات انبیاء حضرت اور طالب کو ابنا

وصی مقرر کیا اور انبیائے سابقین کے تیرکات و آثار ان کے حوالے کئے اور جب دھنوت محمد مصطفیٰ معوث به نبوت ہوئے تو دھنرت اوطالب نے وہ تیرکات آپ کے حوالے کئے تھے۔

کتاب ندکورہ کے تیر ہویں باب میں علامہ مجلسی رقم طراز ہیں: حفرت ایراہیم و اساعیل کی وصابت کا سلسلہ حفرت عبدالمطلب پر ختی ہوا بھر یہ سلسلہ حفرت العطاب پر ختی ہوا بھر یہ سلسلہ حفرت العطاب کے ذریعے سے حفرت مصطفی کی کت پہنچا۔ بعض روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ اوصائے ایراہیم کی دو شاخیس تھیں۔ ایک شاخ اولاد اسحاق کی معلوم ہو تا ہے کہ اوصائے ایراہیم کی دو شاخیس تھیں۔ ایک شاخ لولاد اساعیل پر مشمل تھی جس میں انبیائے بنتی اسرائیل شامل شے اور دوسری شاخ لولاد اساعیل پر مشمل تھی جن میں آنخضرت کے آبائے کرام شامل تھے اور دہ انبیائے بنتی اسرائیل کی امت کے میروکار تھے اور اس شریعت کے میمبان تھے اور دہ انبیائے بنتی اسرائیل کی امت نمیس تھے۔ (کیونکہ حضرت موئی و عیلی علیما السلام دونوں صرف بنتی اسرائیل کی امت نمیس تھے۔ انہوں نے بنتی اسرائیل کے علاوہ کی دوسری قوم کو اپنی شریعت کی دعوت نمیس دی تھی)۔

علامہ مجلسی کے ان میانات سے ظاہر ہوتا ہے کہ حفرت عبدالمطلب اور حضرت العطاب اور حضرت العظام کی شریعتوں کے مکلف نہیں تھے۔ وونوں بزرگوار حضرت الراجيم عليه السلام کے لوصیاء تھے اور جمت پروروگار تھے۔

علامہ مجلس نے عارالانوار کی جلد ۳۵ میں امام جعفر صاوق علیہ السلام کی یہ صدیث نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا: یَنْعَثُ اللّٰهُ عَبْدَالمُطَلِبِ یَوْم القِیامَةِ وَ عَلَیْهِ مِی مَنْ اللّٰهُ عَبْدَالمُطُلِبِ یَوْم القِیامَةِ وَ عَلَیْهِ مِی صَدِیثَ اللّٰهُ عَبْدَالمُطلب کو قیامت کے ون انبیاءً کے میڈ المطلب کو قیامت کے ون انبیاءً کے چرے اور شاہانہ شوکت کے ساتھ مبعوث کرے گا۔"

شخ صدوق رحمة الله عليه اپنا عقاويه ميں رقم طراز ميں :

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

"اور ان لوگول نے کما کہ ہم تم پر ہر گز ایمان نہ لائیں گے جب تک مارے لئے زمین سے چشمہ جاری نہ کردو، یا تممارے پاس مجور اور انگور کے باغ ہوں جن کے در میان تم نمریں جاری کردو، یا ہمارے لوپر اپنے خیال کے مطابق آسان کو کلاے کر کے گرادو، یا اللہ اور الما نکہ کو ہمارے سامنے لاکر کھڑ اکردو، یا تممادے پاس سونے کا کوئی مکان ہو، یا تم آسان کی بلدی پر چڑھ جاد اور اس بلدی پر تممادے پاس سونے کا کوئی مکان ہو، یا تم آسان کی بلدی پر چڑھ جاد اور اس بلدی پر مجمعی ہم ایمان نہ لائیں گے جب تک کوئی ایمی تمان نہ کردو جے ہم پڑھ لیس۔ آپ کمہ د جیج کہ ہمارا پروردگار ہوا بے نیاز ہے، میں تو صرف ایک بعر ہوں جے رسول بناکر ہمجاگیا ہے۔ "

معرہ کے منگرین درج بالا آیات پیش کر کے استدلال کرتے ہیں کہ اہل مکہ نے آنخضرت کے درج بالا معرات طلب کئے تھے اور آنخضرت نے ان معرات کے اظہار سے اپنی عاجزی کا اظہار کیا تھا۔ ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ آنخضرت نے مرے سے کوئی بادی معجرہ پیش ہی نہیں کیا تھا۔

آپ سے درخواست ہے کہ آیات بالا کا شان نزول اور مجمزہ کے اظہار کے متعلق تملی عض جواب دیں۔

<u>جواب</u>

جو تحض خدا کی طرف سے نبوت و رسالت کا وعویدار ہو تو اس کے لئے عقلاً واجب ہے کہ وہ اپنی صدافت کے لئے معلقاً واجب ہے کہ وہ اپنی صدافت کے لئے معجزہ پیش کرے۔ بعنی وہ اپنے وعویٰ کی صدافت کو خارق عادت امر سے ثامت کرے۔

اگر نبوت ورسالت کا وعویدار جھوٹا ہوگا تو اللہ تعالیٰ اس کے ہاتھ پر معجزہ فاہر نمیں کرے گا کور اگر سچا ہوگا تو اللہ تعالیٰ اس کی صدافت کے اظہار کے لئے معجزہ فاہر کرے گا۔ کسی نجافک نبوت کے اثبات کے لئے معجزہ بی کافی ہے لیکن ہے

وَقَدْرُوِى اَنَّ عَبْدَالمُطلِبِ كَانَ حُجَّةً وَاَبَاطَالِبٍ كَانَ وَصِيَّهُ. (اعتقادات صدوق ص ۸۵ـ باب ۴۰)

روایت کی گئی ہے کہ عبدالمطلب جمت تھے اور ابوطالب ان کے وصی تھے۔
طبر کی نے کتاب اعلام الوری میں حضرت حمزہ کے قبول اسلام کا تفصیلی نذ کرہ کیا ہے اور ان کی فضیلت میں وارد احادیث کو نقل کیا اور اسلام اور رسول اسلام کے لئے ان کی جاناری کا تفصیلی نذ کرہ کیا ہے۔ ا

معجزات ببغيبر اكرم صلى الله عليه وآله وسلم

سوال ۱۸

سورهٔ بنی اسرائیل کی ان آیات کی حلاوت فرمائین :

وَقَالُوا لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْاَرْضِ يَنْبُوعًا أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مِنْ نَجِيْلٍ وَ عِنَبٍ فَتُفَجِرَ الْاَنْهَارَ خِلْلَهَا تَفْحِيْرًا أَوْ تُسْقِطَ السَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَاتَى بِاللَّهِ وَ الْمَلاَئِكَةِ قَبِيلًا أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّنْ زُخُوفٍ أَوْ تَرَقَى فَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَاتَى بِاللَّهِ وَ الْمَلاَئِكَةِ قَبِيلًا أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخُوفٍ أَوْ تَرَقَى فَيْنَا كِسَابًا نَقْرَوُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلُ فَيْ السَّمَآءِ وَلَنْ نُوْمِنَ لِرُقِيكَ حَتَى تُنزِلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلُ كُنتُ إِلاَّ بَصْرًا رَسُولًا . (بنى امراكل ١٩٣٥٠)

ا۔ واضح رہے کہ جب علائے المدید آبائ تینبراکرم کے موصد ہونے کا تذکرہ کرتے ہیں تو ان کا مقسود صرف صفور اکرم کے خالص باپ داوا ہوتے ہیں۔ ان کا مقسود ویکر خاندان نہیں ہوتا۔ مثل ہم حضرت عبداللہ کو موصد اور مومن بائے ہیں لیکن اولب کو موصد تسلیم نہیں کرتے۔ ہم صرف ان اصلاب و ارجام کو مومن و موصد بائے ہیں جبال آنخفرت کا نور مر بحز رہا تھا۔ ان کے علاوہ ان کے تمام رشتہ دارول کے مومن و موصد ہونے کا ہم عقیدہ نہیں رکھتے۔ ای لئے آگر حضرت مزہ کے مشرک ہونے کی دولیات صحیح بھی ہول تو بھی ہمارے موقف پر کوئی ذر جمیں پڑتی۔ (من المعترجم عفی عنه)

نہ کورہ معجزات طلب کرنے والے افراد ہرگز ایمان لانا نہیں چاہتے تھے۔ وہ صرف بھانے باذی لور مقام نبوت کے استہزا کے لئے ایسے بے سروپا امور کا مطالبہ کرتے آئے تھے۔ اس لئے ان کے مطالبات کو اللہ نے کوئی اہمیت نہیں دی تھی۔

۲۔ ان کے طُر فہ مطالبات میں کچھ امور ایسے بھی تھے جو کہ عقلاً محال تھے کیو تکہ انہوں نے ایپ مطالبات کے همن میں یہ کما تھا کہ تم خدا ادر ملا تکہ کو ہمارے سامنے لے آؤ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ باری تعالیٰ کو دیکھنا عقلاً محال ہے کیونکہ اللہ جم و جسمانیات سے پاک ہے۔

سو۔ علادہ ازیں دہ اپنے مطالبات کے طمن میں وضع تکوینی کو زیروزیر کرنا چاہتے سے کیونکہ ان لوگوں نے کہا تھا: مکہ کے پہاڑوں کو ہٹا کر ہموار میدان بنادو، پھر زمین سے کچھوں کو ہم بی ہم کر کر سے چھمہ جاری کرو اور تمہارے باغات ہونے چاہئیں جن کے پھلوں کو ہم بی ہم کر کر کھاکیں۔ پھر ہم ایمان لاکیں گے۔

وراصل يد مطالبه انتائي عاميانه فتم كانفا (كونكد دنيا من الكول انسانول

کے پاس باغات موجوہ ہیں تو کیا باغات کے مالک ہونے کی وجہ سے وہ نی کن گئے ہیں؟ معلوم ہوا کہ باغ کی ملیت اور منصب نبوت کا آپس ہیں کون تعلق نہیں ہے۔ مترجی) انہوں نے یہ مطالبہ مخض دشمنی اور جھڑے کے لئے کیا تھا۔

اللہ ان کے مطالبہ کو ایمیت نہ دینے کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ عقل و خرد سے عاری ان افراو نے مطالبہ کی ایسا کیا تھا۔ اگر اللہ تعالی اسے پورا کردیتا تو قیامت سے پہلے بی قیامت مہا ہو جاتی کیونکہ ان کے مطالبات ہیں سے ایک مطالبہ یہ بھی تھا کہ ہم آپ پر اس دفت ایمان لائیں گے جب آپ آسان کے کلائے کلائے کرے ہم پر گرائمیں گے۔ اب ذرا چھم تصور سے نگاہ کریں اور سوچیں اگر ایسا ہو جاتا تو کیا ذہن و آسان جاہ نہ ہو جاتے؟ اس لئے ان کی احتقانہ اور کھانہ سوچ کو اللہ نے کوئی اہمیت آسان جاہ نہ ہو جاتے؟ اس لئے ان کی احتقانہ اور کھانہ سوچ کو اللہ نے کوئی اہمیت

ضروری نمیں کہ نی ہر مخض کی اناپ شناپ فرمائش پر معجزے دکھانا شروع کردے کیونکہ اگر نبی ایما کرنے کو کیونکہ اگر نبی ایما کرنے کو انبیاء کو اللہ تعالیٰ نے بدایت خلق کے لئے رولنہ کیا ہے عالم تکوین کو تباہ و مرباد کرنے یا جغرافیائی صدو بدلنے کے لئے معوث نمیں کیا۔

آیات بالا کے متعلق عرض یہ ہے کہ جن لوگوں نے آنخضرت سے مگر فہ مجزات طلب کئے تھے وہ دراصل ایمان لانا ہی نہیں چاہتے تھے۔ وہ صرف اپنے مادی فوائد کے حصول کے خواہش مند تھے اور مقام نبوت کا نداق اڑانا چاہتے تھے۔ اس لئے اللہ تعالی نے ان کے مطالبہ کو کوئی اہمیت نہیں دی تھی۔ علاوہ اڑیں مجزہ کے متعلق یہ حقیقت ہمیشہ پیش نظر رہنی چاہئے کہ مجزہ اس خارق امر کو کما جاتا ہے جو عاد تا مال ہو۔ اس تمید کے بعد ہم اصل سوال عاد تا محال ہو۔ اس تمید کے بعد ہم اصل سوال کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔

ا۔ کفار کمہ کے ان مطالبات کو خدا و رسول نے کوئی اہمیت اس لئے نہیں دی تھی کیونکہ ندکورہ معجزات کا مطالبہ کرنے والے افراد وہ تھے جو ہمیشہ آنخضرت کو افریت دیا کرتے تھے اور اس مطالبہ سے پہلے بھی وہ آپ کی نبوت کے دسیول معجزات دیکے تھے گر ہر معجزہ ان کے مزید انکار و سرکشی کا موجب ثابت ہوا تھا۔

اگر نہ کورہ افراد ایمان لانے کے خواہش مند ہوتے تو ان کے لئے صدافت عمر کا ایک معجزہ قرآن مجید بی کافی تھا۔ گر قرآن جیسے معجزے کو دکھ کر ہمی وہ ایمان لانے پر آبادہ نہیں ہوئے تھے۔ علاوہ ازیں وہ شق القر جیسا عظیم معجزہ بھی اپنی آنکھوں سے دکھ بھی تھے گر انہوں نے شق القر کا معجزہ دکھ کر کما تھا کہ بیا "کھوں سے دکھ بھی تھے گر انہوں نے شق القر کا معجزہ دکھ کر کما تھا کہ بیا "سحر مستمر" ہے لیعنی محمر سے اس طرح کے بجائبات کا تو بمیشہ ظہور ہوا بی کرتا ہے ادر یہ کوئی نئی بات نھیں ہے۔

ساتھ یہ کہ کر محموا دیا کہ حبیب آپ کہ ویں کہ میرا پروردگار پاک و پاکیزہ ہے میں تو صرف ایک بھر ہوں جے رسول ماکر بھجا گیا ہے۔

2۔ ان لوگوں کے مطالبہ کو رد کرنے کی ایک اہم وجہ یہ بھی تھی کہ پروردگار عالم کا یہ پرانا اصول رہا ہے کہ جس قوم کو ان کا مطلوبہ مجزہ دیا گیا ہو اور پھر اس قوم نے اس مجزہ کی قدر دانی نہیں کی ہو تو اس قوم پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہوجاتا ہے جیسا کہ قوم ثمود نے حضرت صالح علیہ السلام سے ورخواست کی تھی کہ ہم آپ کو جب نی مانیں گے جب آپ اس پہاڑ ہے ایک ناقہ کو ہم آمد کریں اور وہ ناقہ ہمارے سامنے چہ جے اور اننا دودھ دے کہ جو ہماری پوری قوم کے لئے کافی ہو۔

حضرت صالح نے اللہ تعالیٰ سے ندکورہ معجزہ کی ورخواست کی تو اللہ تعالیٰ فے بہاڑ سے او نفی ہوں کے دودھ سے نے بہاڑ سے او نفی مرآمد کی جس نے لوگوں کے سامنے جد دیا اور اس کے دودھ سے بوری قوم سراب ہونے لگی تو شر پند افراد نے اس او نفی کو ذرا کردیا جس کے نتیج میں ان پر اللہ کا عذاب آیا اور پوری قوم صفحہ جستی سے مث گئی۔

اب آگر رسول خداً ان لوگوں کی فرمائش کو مد نظر رکھ کر ان کے تمام مطالبات میں پورے کر دیے ہوئی سیجہ عذاب الله کی صورت میں نمودار ہوتا جبلہ الله تعالیٰ الل مکہ کو دو وجوہات کی منابر عذاب دینا نہیں جاہتا تھا۔

ا۔ ان میں سے آگر و کو ایمان کی سعادت نصیب ہونی تھی۔ ۲۔ ان کی نسل میں سے اہل ایمان نے ابھی پیدا ہونا تھا۔ اس لئے کفار مکہ کے فد کورہ مطالبات کو اللہ تعالی نے اپنی شان رجیمی کی وجہ سے رد کردیا کہ کمیں یہ لوگ ان مجزات کی وجہ سے عذاب فلاہری کے مستحق نہ بن جائیں۔

لوگوں کے حسب منٹا معجزات نہ و کھانے کی کی وجہ میان کرتے ہوئے اللہ

نمیں وی تقی<u>ہ</u>

۵۔ ان لوگوں نے رسول خدا سے مطالبہ عی خلط کیا تھا۔ مثلاً انہوں نے کما کہ ہمارے ایمان کی شرط ہے ہے کہ تہمارا گھر سونے کا ہونا چاہیے، یا اس سے زیادہ سادہ الفاظ میں ہم ہے کہ سے جی کہ ان کا مطالبہ یہ تھا کہ تہمارا گھر سونے سے ہمرا ہوا ہو تو ہم آپ کورسول بانے پر آبادہ ہو جائیں گے۔

اور بہ سوال بقینا نا قابل اعتنا ہے کو تکہ اس وقت قیصر و کسریٰ کے پاس
سونے کے کئی گھر ہھرے ہوئے تھے اور اگر وہ چاہج تو سونے کے کئی مکان تھیر
کر سکتے تھے چنانچہ سونے کا مکان کسی شخص کی ٹروت و المارت کی دلیل تو بن سکتا ہے
لیکن نبوت کی ولیل ہر گز نہیں بن سکتا۔ اگر نبوت کے لئے کبی معیار بنالیا جائے تو
انبیاء کی اکثریت جن کا تعلق غریب طبقہ سے تھا، ان سب کی نبوت کا انکار لازم
آئے گا اور ہر دولتند کو نبی بانا بڑے گا اور اس معیار کی موجود گی ہیں قارون تو نبی بن
سکتا ہے، حضرت موسیا کی نبوت کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہتی۔

- ان لوگوں کے مطالبے کی غیر متقولیت کا اس سے بڑھ کر اور کیا جُوت
ہوسکتا ہے کہ انہوں نے آنخضرت سے مطالبہ کرتے ہوئے کہا: اگر آپ چاہتے ہیں
کہ ہم آپ پر ایمان لائیں تو آپ ہمارے سامنے آسان پر چڑھ جائیں اور آپ کا صرف
آسان پر چڑھنا عی کافی نہیں ہے باتھ جب آپ واپس آئیں تو آپ کے ہاتھ میں لکھی
ہوئی کتاب ہونی چاہئے جے ہم پڑھ سکیں۔

اس مطالبے کو دکھ کر ہر صاحب عقل بد فیصلہ کرسکتا ہے کہ ندکورہ مطالبہ کوئی احمق ہی کرسکتا ہے کہ ندکورہ مطالبہ کوئی احمق ہی کرسکتا ہے۔ ہوش و حواس رکھنے والا کوئی بھی مخص اس قتم کے طرفہ معجزہ کا کبھی مطالبہ نہیں کرتا۔

ي وچه ہے كہ اللہ تعالى نے الن كے تمام مطالبات كو يوى حقارت كے

صدات محرکی سب سے بوی دلیل ہے اور جس کا چینج صدیوں سے لے کر آج کی قائم ہے کہ کا نتات کے تمام انسان اور جنات مل کر بھی اس جیسا کلام شیں ما کتے۔ قرآن مجید کے بعد اللہ تعالی نے حبیب خدا کے بہت سے معزات کا تذکرہ كيا ہے۔ جن ميں سے ہم " مخت از خردارے " كے تحت چند معرات يمال نقل كرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔

معجزة معراج أتخضرت كاعظيم الثان معجزه ب جس ك متعلق الله تعالى نے سورہ بنی اسرائیل کی ابتدائی آیت ہیں ارشاد فربایا ہے: سبحان الذی امسری بعبده ... الغ. "پاک و پاکيزه ب وه پرورد گار جو ايني بندے كو راتول رات مجر الحرام سے معجد الصلی ( محود کے آخری نقطے) تک لے گیا جس کے اطراف کو ہم نے بلم كت ملائب تأكم بم اس الى بعض نشانيال دكھلائيں۔ب شك ده پرورد كارسب كى سننے والا لور سب كچھ ديكھنے والا ہے\_"

علاده ازی داقعه معراج کا کچه مزید تذکره سورهٔ والنجم کی آیت میں بھی کیا کیا: علمه شدید القویٰ …. ربه الکبریٰ. (النجم ۵ تا ۱۸) "است نمایت طاقت والے نے تعلیم وی ہے۔ وہ صاحب حسن و جمال جو سیدها کمرا ہوا جبکہ دہ بلند ترین افت پر تملہ بھر وہ قریب ہوا اور آگے موصلہ یمال تک کہ دو کمان یا اس معلم کا فاصلہ رہ میا۔ پھر خدائے اپنے مدے کی طرف جو راز کی بات جابی دحی کردی۔ ول نے اس بلت کو جمثلایا شیں جس کو آکھول نے دیکھا۔ کیا تم اس سے اس بات کے بارے میں جھڑا کر رہے ہو جو دہ دیکھ رہا ہے اور اس نے تواسے ایک بار اور مھی دیکھا ہے، سدرة النتلى كے زديك، جس كے ياس جنت المادى مى ہے۔ جب سدره پر جما رہا تھا جو کھے کہ چمارہا تھا۔ اس وقت اس کی آگھ ند بھی اور ند مدے آھے يومی۔ تعالى في سورة بنى اسرائيل مين فرمايا:

وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرْسِلَ بِالْآيَاتِ إِلاَّ أَنْ كُذَّبَ بِهَا اْلاَوْلُونَ وَ اليِّنَا فَمُوْدَ النَّاقَةَ مُبْصِرةً فَطَلَمُوا بِهَا وَمَا نُراسِلُ بالْآيَاتِ إِلاَّ تَحْوِيْفًا. (بني اسراكل ٥٩)

"اور ہارے کئے منہ ماکل نشانیال جمیخ سے یہ بات مانع ہے کہ پہلے والول نے کھنیب کی ہے اور ہلاک ہو گئے ہیں اور ہم نے قوم ثمود کو ان کی خواہش کے مطابق او نمنی دیدی جو جاری قدرت کو روش کرنے والی تھی لیکن ان لوگول نے اس ر علم كيالور بم تو نشاندل كو صرف وراني ك لئ المحيح بير

اس آیت کا دوسرا مفہوم میہ بھی ممکن ہے کہ ہم منہ ما تکی شانی اس لئے ظاہر جمیں کرنا چاہجے کیونکہ بسیل علم ہے کہ بیالوگ اس پر ایمان جمیں لائیں مے اور یول ہمارے معجزات بے مقصد وبے فائدہ قرار پائیں گے۔

منکرین معجزات کی غلط فنمی

امت اسلامیہ کے نام نماد روش فکر افراد کی غلط فنی ہے کہ انبیاء صاحب معجزہ نہ تھے جبکہ پورا قرآن انبیائے کرام علیم السلام کے معجزات سے معرا ہوا ہے۔ الله تعالى كا فرمان ب : لقد أرْسَلْنَا رُمُسُلَنَا بالبَيْنَاتِ. (الحديد ٢٥) "ب فك بم في اینے انبیاء کو معجزات کے ساتھ روانہ کیا۔"

قرآن جید نے کھول کھول کر انبیائے کرام کے معجوات کا تذکرہ کیا ہے اور حضرت خاتم الانبياء صلى الله عليه وآله وسلم ے معجزات كى تفي بر كر نسيس كى مخى الله تعالى نے باق انبياء كى بر نبت حبيب خداكو نياده معزات سے نوازاب

معجزاتِ مصطفیٰ می ملکی سی جھلک

حبیب خدا کا سب سے موالور لدی مجزہ قرآن مجید ہے جو رہتی دنیا تک

بغمة الله عليكم إذجآء تكم جُنُود فأرسكا عليهم رينا و جُنُودا لم تروها. (الاحزابه) الميان والوا الله كى اس نعت كوياد كرد جب كفار ك الشكر تهارك ما من آمي اور بم في ان كى خلاف تهارى مدد كے لئے تيز ہوا اور ايسے لفكر بهج ديے جن كو تم في ديك الله تعالى تمارى ديك في خيا كو خوب ديكنے والا سے "

۱\_ غروهٔ حنین میں نزول سکینه

جگ حنین کی لبتداء میں جب نظر اسلام فکست کھا چکا تھا تو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی نعرت کے لئے طاکلہ کو نازل فرایا اور مومنین کے داول میں تسکین نازل فرائی جس کے بعد جنگ کا پانسہ مسلمانوں کے حق میں پلٹ گیا: لقد نصر کم مالین جی مواطن کینیو و و یوم حنین اف اعتباری کا خواند کم فلم اُنون کا الله سکینیته علی مواطن علیہ موافق علی مواطن کینیو و و یوم حنین اف موافق مدیرین کم اُنون الله سکینیته علی و مالی الله سکینیته علی در موافق علی المفوین و انون جنودا لم تروها و عذب الله ین کفروا و ذلك مینیو ایک الله الله الله سکینیته علی موافق الموافق کا الله نے کیر مقامات پر تماری مدد کی میں کوئی فائد و حیوں کوئی فائد و تماری کے دن میں جنیا اور تمارے لئے زمین اپنی و سعوں سمیت تنگ ہوگی اور حمیں کوئی فائد و تماری کے بعد خدا نے اپنے رسول اور ماحیان ایمان پر سکون نازل کیا لور دہ لفکر تھے جنہیں تم نے نہیں دیکھا اور کفر اختیار صاحبان ایمان پر سکون نازل کیا کہ یمی کافرین کی جزااور ان کا انجام ہے۔ موافق کر نے دالوں پر عذاب نازل کیا کہ یمی کافرین کی جزااور ان کا انجام ہے۔ اس کے دولوں پر عذاب نازل کیا کہ یمی کافرین کی جزااور ان کا انجام ہے۔ "

2- علاده ازی قرآن مجید می الله تعالی نے بہت ی پیش کو کیال فرمائیں جنہیں صبیب خدا نے وقع فوقع میان کیا اور آپ کی بیان کردہ پیش کو کیال حرف بح ف کچی طبیب خدا نے وقع فوقع میان کیا اور آپ کی بیان کردہ پیش کو کیال حرف بح ف کچی طبعت ہو کیں۔ چنانچہ سیکھزم المجمع ویُولُون الدُنبو .... (والقمر ۵۵) "عنقریب یہ

اس نے اپنے پروروگار کی بدی بدی نشانیاں ویکھی ہیں۔" س۔ مجزؤشق القمر

مشركين مكر نے آخضرت سے اس آسانى علامت كا مطالبہ كيا تھا اور كما تھا كہ آسان پر جادوكا اثر نہيں ہوتا۔ اگر آپ نے چاند كے دو كلاے كردي تو ہم آپ پر ايمان لائيں گے۔ آخضرت نے اپنی انگشت مبارك اٹھائی تو چاند كے دو كلاے ہوگئے۔ پھر آپ نے دوبارہ اشارہ كيا تو دونوں كئے ہوئے كلاے ايك دوسرے سے مل گئے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے سورہ قر میں اس مجزہ كا تذكرہ ان الفاظ سے كيا: الشربَت الساعة وافشق القمر و إن يووا اية يعوضوا و يقوثوا مبخر مستعرف في الله تعالى دوسرے ہوئے۔ يہ كوئى بھی نشانی ديمت بيں تو مند مستعرف مستعرف الله تعالى الله تا كے دو كلاے ہوئے۔ يہ كوئى بھی نشانی ديمت بيں تو مند كھير ليتے بيں اور كتے بيں كہ يہ ايك مسلسل جادو ہے۔"

آنخضرت نے رہت کی مٹھی نظر کفار کی طرف سی کی ہے اللہ نے تمام کفار کی آخضرت نے رہت کی مٹھی نظر کفار کی طرف سی کی کامت کا موجب ثابت کی آنکھوں اور ناک تک پنچایا اور وہی مشت خاک ان کی شکست کا موجب ثابت ہوئی۔ اللہ تعالیٰ نے فرملیا: و مَارَ مَیْتَ اِفْرَ مَیْتَ وَلَٰکِنَ اللّٰهَ رَمْی. (الانقال ۱۷) " پیغیبر (مشت خاک کو) آپ نے فہیں پھیکا بھے خدا نے پھیکا ہے۔"

۵۔ غزوۂ احزاب میں آندھی آنا

غزوہ احزاب میں جبکہ عرب کے تمام قبائل نے ال کر مدینہ کا محاصرہ کیا ہوا تھا تو اللہ تعالی نے سخت تیز اور سرد ہوا چلائی جس کی وجہ سے ان کے خیمے اکھڑ گئے، ان کی جلائی ہوئی آگ جھے گئی اور اتنی سروی کھیل گئی کہ لفکر کفار کے لئے وہال مزید ٹھرنا ممکن نہ رہا جس کی وجہ سے انہیں محاصرہ اٹھانا پڑال اللہ تعالی نے قرآن مجید میں اس واقعہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: یَاآیھا الَّذِیْنَ اَمَنُواْ اذْ کُووْاً

### عصمت إنبياء عليهم السلام

سوال 19

لقظ ذنب، الم، عصیان اور تولی اولی می کیا فرق ہے جبکہ قرآن مجید میں انہیاۓ کرام علیم السلام کے بعض گناہوں کا واضح ذکر موجود ہے۔ ہم آخر انہیں ترک اولی سے کیوں تعبیر کرتے ہیں اور ان آیات کی موجودگی میں انبیاۓ کرام کی صمحت کیے جامت ہو سکتی ہے؟

ذنب، الم اور عصیان اگرچه تمن مخلف لفظ بین لیکن سب کا مفهوم ایک به اور نفر دو نمی کی دو به اور امر و نمی کی دو به تمیس موتی بین :

لاز**ی ا**مریا نمی لازی

الین ایسا الم "جو کی چیز کے وجوب کو ثابت کرے یا ایک "نی" جو کی فعل کی حرمت کو ظاہر کرے ایسے امر کو امر الزامی اور الی نی کو نمی الزامی کما جاتا ہے اور ہر امر النی خورہ فعل کے جالانے کا اور اس کی مخالفت کو ترک کرنے کا مقاضی ہوتا ہے اور اس طرح سے ہر نمی بھی دو امور کی مخالفت کو ترک کرنے کا مقاضی ہوتا ہے اور اس طرح سے ہر نمی بھی دو امور کی متقاضی ہوتی ہے۔ نہ کورہ فعل کی حرمت اور اس کے متفاو کے جالانے کی موجب ہوتی ہے۔ مثلاً "اَقِیْمُوا المصلاَة " نماز قائم کرو۔ یہ امر ہے اور اس سے ثابت ہوتا ہو کہ نماز پڑھنا واجب اور نماز کا نہ پڑھنا حرام ہے۔ اس کے مقابلے میں "ولا کے کہ نماز پڑھنا واجب اور نماز کا نہ پڑھنا حرام ہے۔ اس کے مقابلے میں "ولا کھو ہوا الذنا" ہے کہ نماز چاہد ہوتا ہے کہ نماز حرام ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ نماز حرام اور ترک زنا واجب ہے۔

جماعت فئست کھا جائے گی اور سب پیٹھ چھیر کر ہماگ جائیں گے۔" کھار کو اپنی طاقت پر بدا غرور تھا اور بات بات پر رسول اکرم کا خداق از لیا کرتے تھے لیکن انہیں پہلے ہی مقابلے میں طاقت کا حال معلوم ہو گیا جب وہ بدر کے معرکے میں نہتے مسلمانوں سے فکست کھاکر میدان سے فرار کر گئے اور ذلت ان کا مقدر بن گئی۔

علاوہ ازیں سورہ فتح میں اللہ تعالیٰ نے خیبر اور دیگر فقوعات کا وعدہ کیا جو کہ حرف بحر ف پورا ہوا: وعَدَ کُمُ اللّٰهُ مَعَانِمَ کَشِیْرَةً. (الفَّح ۲۰) "اللّٰه تے بہت سی عصول کا وعدہ کرچکا ہے۔"

ای طرح سے اللہ تعالی نے سورہ کوٹر میں حبیب خدا کی نسل کو جاری رکھنے کا وعدہ فرمایا اور آپ کے وغمن کو بے نام و نشان رہنے کی وعید سنائی اور اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان بھی بورا ہوا۔

مرحوم فخر الاسلام رحمة الله عليه فے اپني كتاب بيان الحق كى پہلى جلد ميں قرآن مجيد كى تميں بيش كوئيال بيان كيس لور حبيب خداً كى احاديث مباركه ميں سے بيس بيش كوئيال بيان كى بيں جو كه حرف بحرف بورى ہوكيں۔ (طالبان تحقيق اس كتاب كى طرف رجوع فرماكيں)۔

علامہ مجلسی رحمۃ اللہ علیہ نے اس قتم کی آیات کو حیات القلوب میں جمع کیا ہے۔ نیز "انیس الاعلام" کی جلد دوم میں انجیل سے آٹھ موارد نقل کئے گئے ہیں کہ حفرت عینی علیہ السلام سے مجزات کا مطالبہ کیا گیا تھا لیکن آپ نے اعتبا نہ فرمایا۔ جیسا کہ انجیل مرقس کے باب ۸ آیت الہ ۱۲ میں مرقوم ہے: "پھر فرلی نکل کر اس سے عث کرنے گئے اور اسے آزمانے کے لئے اس سے کوئی آسانی نشانی طلب کی۔ اس نے اپنی روح میں آہ کھنی کر کہا اس زمانے کے لوگ کیوں نشان طلب کرتے اس نے بی کھنا ہوں کہ اس زمانے کے لوگ کیوں نشان دویا جائے گا۔"

جاسكا اور عصمت اس ملكه و نفسانيه اور قوت قدسيد ربانيه كو كما جاتا ہے جس كے حال سے مصيت پروروگار كا ارتكاب محال ہوتا ہے۔ عال سے مصيت پروروگار كا ارتكاب محال ہوتا ہے۔ عصمت كا اثبات دو طرح سے ممكن ہے:

ا۔ جس نی یالام کی نبوت ولامت ظامت ہو تو اس کے منصب نبوت ولامت کے منصب نبوت ولامت کے منصب نبوت ولامت کے مبوت کی عصمت بھی شامت ہوجاتی ہے کیونکہ نبوت ولامت کے لئے عصمت شرط ہے۔

۲۔ پروروگار عالم کسی کی نبوت و امامت کے اثبات کے لئے اسے مجزہ عطا فرماوے تو بھی صاحب مجزہ کی عصمت علمت ہوجاتی ہے کیونکہ مجزہ بذات خود نبوت و امامت کا عبوت ہوجاتی ہے کونکہ مجزہ بذات خود نبوت و امامت کا عبوت ہو ان جید میں اللہ تعالیٰ نے جن عظیم القدر شخصیات کی نبوت کا اعلان کیا ہے تو ان کے اعلان نبوت کے ساتھ بی ان کی عصمت علمت ہوجاتی ہے کیونکہ عصمت لازمہ نبوت ہے اور اگر ان میدر گوار شخصیات کے متعلق قرآن علیم میں کمیں ونب یا عصیان جیسے الفاظ آجائیں ان میں ونب یا عصیان جیسے الفاظ آجائیں ترک ہوا ہے یا نبی تنزیک

مثابرات معراج کی حقیقت

سوال ۲۰

کیا رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے معراج جسمانی کا عقیدہ ضروریات ندہب میں سے ہے؟ اور اس کے همن میں ہد واضح کریں کہ پیغیر اکرم کے شب معراج بہت سے افراو کو عذاب میں جلا ویکھا جبکہ نہ تو ابھی قیامت قائم

امر غیرالزای اور ننی غیرالزای

امر اور نمی کی ووسری قتم غیر لازی ہوتی ہے۔ لینی اس پر عمل کرنا بہتر اور اس کے نقاضوں کے خلاف عمل کرنے پر کوئی شدید اور سزا نہیں ہوتی۔ مثلاً قرآن جید میں ہے: فَاِذَا فُضِیتَ الصَّلاَةُ فَانْتَشِرُواْ فِی اْلاَرْضِ ..... (سورة جعہ) "لیں جب نماز جعہ کمل ہو جائے تو زمین میں کھیل جاؤ۔"

آگر کوئی فخص نماز جعہ کے بعد بھی مجد میں بیٹھ کر تقیبات میں مصروف رہے تو اس کا مجد میں بیٹھ کر انقیاب اور الی اسے تو اس کا مجد میں بیٹھا حرام نہیں ہوگا۔ ایسے غیر لازی امر کو انتجاب اور الی نمی کو نمی کر ابہت کما جاتا ہے اور اس طرح کے امر و نمی کی مخالفت کو گناہ کہنے کی جائے ترک اولی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ لینی اس امریا نمی کو جالانا چاہئے تھا اور اس امرکی اوائی بہر تھی گر اس بہر طرز عمل کو چھوڑا گیا۔

ہمارا حقیدہ یہ ہے کہ انبیائے کرام معصوم میں انہوں نے کھی امر الزامی اور نبی الزامی کی الزامی کی الزامی کی الزامی کی خلاف ورزی نبیں کی۔ البتہ الن سے امر الخابی اور نبی خزی کی بحض موارد میں خلاف ورزی ضرور ہوئی ہے اور یہ چیز عصمت کے منافی نبیں ہے کونکہ عصمت کے لئے ضروری ہے کہ واجب ترک نہ ہوا ہو اور حرام پر عمل نہ ہوا ہو اور انبیائے کرام اس سے محفوظ و مامون تھے۔

اس کے برعکس متحب کو چھوڑنا اور مکروہ کو جالانا عصمت کے منانی شیں ہے اور دلاکل عقلیہ و قطیعہ سے انبیاء کی عصمت شامت ہے۔ لہذا آگر ان کے لئے قرآن مجید میں ذنب یا عصیان کے الفاظ بھی موجود ہوں تو بھی ان کو حتم ودم میں تصور کیا جائے گا۔)

علامہ حلی رحمہ الله علیہ نے محقق طوی علیہ الرحمہ کے کلام کی توضیح کرتے موے لکھا ہے: "عصمت" ایک پوشیدہ امر ہے جے حواس خسہ سے محسوس خمیں کیا

ایک اشارے سے چاند کے دو گئڑے ہوگئے تھے اور پھر آپ کے دوسرے اشارے سے دونوں ککڑے ایک دوسرے سے پوستہ ہوگئے تھے۔ کیا عقل سلیم اس بات کو قبول کر سکتی ہے؟

علاوہ ازیں ہم نے بعض لوگوں کی زبانی یہ بھی من رکھا ہے کہ چاند کا ایک حصہ آخضرت کی ایک بغل سے گزرا تھا۔
حصہ آخضرت کی ایک بغل اور دوسرا حصہ آپ کی دوسری بغل سے گزرا تھا۔
یہ جملہ تو یقینا محالات عقلی میں سے ہے اور اس کی مثال ایسے ہے جیسے کوئی کے کہ پوری کا کتات ایک مرغی کے انڈے میں بند ہوگئ۔ آیا یہ آخری جملہ بھی کتب محترہ میں کمیں پایا جاتا ہے اور اگر یہ جملہ موجود ہے تو بھر اس شبہ کا جواب کیا ہے؟
حضرہ میں کمیں پایا جاتا ہے اور اگر یہ جملہ موجود ہے تو بھر اس شبہ کا جواب کیا ہے؟

شق القركا معجزہ مسلم ہے اور اس كے متعلق روايات عن اتنا ہى وارد ہواكہ آخضرت نے اپنى اگشت مبارك سے اشازہ كيا تو چاند كے دو كلائے ہو محے اور كہر ومر كے وونوں كلائے ايك دوسرے سے عليمدہ رہے۔ بھر آپ نے دوبارہ اشارہ كيا تو دونوں كلائے ايك دوسرے سے عليمدہ رہے۔ بھر آپ نے دوبارہ اثارہ كيا تو دونوں كلائے ايك دوسرے سے ل كے اور چاند اپنى بملى حالت پر بلت آيا۔

قرآن مجید میں اس واقعہ کی طرف اشارہ موجود ہے اور متواتر روایات میں اتنا علی بیان ہوا ہے اور ابطلعموسی نظریات کے تحت یہ عقیدہ رکھنا کہ اجسام فلعیہ میں خرق والتیام ممکن شیں ہے، یقینا یہ ایک فرسودہ نظریہ ہے جو کہ جدید دور میں غلط شاہت ہو چکا ہے۔ چاند بھی دمین کی طرح سے ایک کرہ ہے اور وہ قابل خرق والتیام ہے اور اس لئے زمین اور چاند میں کوئی فرق نہیں ہے۔

اور چاند کے کھڑوں کا آنخضرت کی بغل مبارک سے گزرنے کا کتب تغیر و حدیث میں کہیں نام و نشان نہیں ہے اور کلماتِ علاء میں ہمیں الی بات کمیں و کھائی نہیں دی۔ البتہ نائخ التواریخ میں یہ جملہ موجود ہے گر مولف نے اس کے

ہوئی ہے اور نہ بی حاب کتاب کا مرحلہ طے ہوا ہے۔ لہذا آ تخضرت کے قد کورہ مثاہدات کی حیثیت کیا ہوگی؟

چوکب

تی ہاں! پنجبر اکرم کے معراج جسانی کا عقیدہ ضروریات ندہب میں سے کو تکہ سورہ بنی اسرائیل کی پہلی آیت میں اللہ تعالی نے آنخضرت کے اس واقعہ کا تذکرہ کیا ہے: مشبخان اللہی آسوی بعبدہ لیلا مین المنسجد الحرام اللوی الموری بعبدہ لیلا مین المستجد الاقصا اللوی بارکتا حواله لینریه مین ایاتیا انه هو السیمی المصیر "پاک و پاکیزہ ہے وہ پروروگار جو اپ بعد کو را توں رات مجد الحرام سے محد اتھی تک لے کیا جس کے اطراف کو ہم نے بادکت بنایا ہے تاکہ ہم اسے اپنی بعض فشانیاں وکھلا کیں۔ ب فک وہ پروروگار سب کی شنے والا اور سب کی ویکھنے والا ہے۔ "

سورہ بنی اسرائیل کی اس آیت کے علاوہ سورہ مجم میں بھی واقعہ معراج کا تذکرہ موجود ہے اور شب معراج جو امور آنخضرت نے مشاہرہ فرمائے وہ وراصل قیامت میں واقع ہونے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے طبیب کو حشیلی انداز میں جزا وسرا کے مناظر و کھائے تھے۔

### معجزة شق القمر

سوال ۲۱

الْتُوبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ. (والقر ١) "قيامت قريب آگئ اور چاند محيث كيا\_"

اس آیت کے متعلق مشہور ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے

دلیل ویر ہان نہ دیکھی ہوتی تو وہ ہمی ارادہ کر لیتے۔ لیکن وہ معصوم تھے اور معصوم کمی ہمی گناہ کا ارادہ نمیں کرتا در گناہ کا ارتکاب نمیں کرتا۔ میرے والد نے اپنے والد حضرت جعفر صادق سے ردایت کی ہے کہ انہوں نے فرملیا کہ زلیخا نے بدکاری کا ارادہ کرلیا تھا اور جواب میں یوسف نے یہ اراوہ کرلیا تھا کہ وہ مجمی ہمی خیانت نمیں کرس گے۔"

اس جواب باصواب کی مزید تاویل ہم یوں کر سکتے ہیں کہ "هَمَّ بِهَا" کا جملہ "فَولا" کا جواب ہواب کی مزید تاویل ہم اور آیت مجیدہ کا معنی سے : "اُگر بوسفًّ نے پرور دگار کی مہان نہ دیکھی ہوتی تو وہ بھی ارادہ کر بیٹھتے۔"

آئے دیکھتے ہیں کہ وہ "نمہ ہان رب" کیا تھی جس کی وجہ سے حضرت یوسٹ نے ذلیخا کی پیش کش کو حقارت ہے ٹھکرا دیا تھا؟

امام علی زین العلدین علیہ السلام سے مردی ہے کہ آپ نے فرمایا: جس کرے میں ذکی جھنرت یوسف کو لے کر گئی تھی دہاں ایک مت بھی رکھا ہوا تھا۔ اس کر گئی تھی دہاں ایک مت بھی رکھا ہوا تھا۔ اس نے جب حضرت یوسف کو دعوت گناہ دینے کا ارادہ کیا تو مت کے چرے پر کپڑا ڈالا پر حضرت کو گناہ کی دعوت ہی۔

حفرت بوسف نے بوچھا کہ تونے منا کے چرے پر کپڑا کیوں ڈالا؟ تو زلیخانے کما: سے بیرا معبود ہے مجھے اس کے سامنے نازیبا حرکت کرتے ہوئے حیا محسوس ہوتی ہے۔

حفرت بوسف نے فرالیا: کھے اپنے اس خودساختہ رب سے شرم محسوس ہوتی ہے جو نہ تو دکیے سکتا ہے لور نہ بی کچھ سن سکتا ہے تو کیا مجھے اپنے رب سے حیا میں آئے گی جس نے انسانوں کو پیدا کیا لورجو ہر وقت ان کے اعمال کو دکھے رہا ہے؟

ماخذ کا کوئی تذکرہ نہیں کیالور اس میں کوئی شک نہیں کہ بیہ جملہ غیر معبول اور سراسر نامعقول ہے۔البتہ اس کی کوئی مناسب تاویل کی جائے تو علیحدہ بات ہے۔

عصمت يوسف عليه السلام

سوال ۲۲

سور ہ بوسف میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لُولاً أَنْ رَّأَى بُرْهَانَ رَّبِّهِ .....

لور يقيناً اس عُورت ئے ان سے برائی كا ارادہ كياً لور وہ بھى ارادہ كر بيٹے آگر اپنے رب كى دليل ند دكيم ليتے۔" (يوسف ٢٣)

آیت بالا کے همن میں مامون الرشید نے امام علی رضا علیہ السلام سے سوال کیا تھا کہ یوسٹ صدیق سے ان کے لئے تھلا یہ کیے ممکن تھا کہ ذلیخا سے بدکاری کا ارادہ کرتے؟ تو امام عالی مقام نے اس کے سوال کا جواب دیا تھا۔ آپ سے درخواست ہے کہ آپ امام علیہ السلام کے جواب کی وضاحت فرمائیں۔ جواب

كمّاب عيون الاخبار الرضاجي شخ صدوق" في ابني اساد سے نقل كيا ہے كه جب مامون في امام على رضاً سے بيد سوال كيا تو لهام في فرمايا:

لَقَدُ هَمَّتْ بِهِ وَ لَوْلاَ أَن رَّاى بُرْهَانَ رَبِّهِ لَهَمَّ بِهَا كَمَا هَمَّتْ بِهِ لَكِنَّهُ كَانَ مَعْصُومًا وَالْمَعْصُومُ لَا يَهَمَّ بِلَانْتِ وَلاَيَاتِيْهِ. وَلَقَدْ حَدَّلَنَى أَبِي عَنْ أَبِيْهِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ مَعْصُومًا وَالْمَعْصُومُ لاَ يَهَمَّ بِلَنْ لاَيَفْعَلَ. (عَوْنَ الاخبار الرضاح الرص ٢٠١) السَّلاَمُ إِنَّهُ قَالَ: هَمَّتْ أَنْ تَفْعَلَ وَهَمَّ بِأَنْ لاَيَفْعَلَ. (عَوْنَ الاخبار الرضاح الرص ٢٠١) " وَلِيْ اللهُ ال

واب

المُعْجِزَةُ مَايُطهِرُهُ اللهُ عَلَى يَدِرَسُوكِهِ مِنَ الْفِعْلِ الْحَارِقِ لِلْعَادَةِ بِحَيْثُ يَعْجُزُ عَنْهُ مَاثِرُ الْبَشَرِ بِمَا عِنْلَعُمْ مِنْ دَقَائِقِ الْفَلْسَفَةِ وَ الْحَذَاقَةِ فِي الصَّنَاعَةِ وَ اللَّمَهَارَةِ فِي الْفُنُونِ.

مجرہ وہ فارق عادت فعل ہے جے اللہ اپنی رسول کے ہاتھ ظاہر کرتا ہے اللہ اپنی مقام کرتا ہے ہوں کے مقابلے جی دوسرے انسان اپنی تمام ر فنی و صنعتی بلندی کے باوجود عاجر ہوتے ہیں۔ عالم اسلام کا اجماع ہے کہ مجرہ مدی نبوت کی صدافت کی دلیل ہے۔ اور اس اجماع کی وجہ یہ یقین ہے کہ اللہ تعالی مقام نبوت کے جھوٹے دعویدار کو بھی بھی مجرہ عطا نہیں کرتا کو ککہ کی جھوٹے وعویدار کو مجرہ ویتا اللہ کی عمت بالغہ کے مطاف ہے اور خداوند عالم و علیم سے فعل فتیج کا صادر ہونا محال ہے۔

السيخرُ إظهَارُ آمْرِ خَارِق لِلْمَادَةِ مِنْ نَفْسٍ شَرِيْرَةٍ خَبِيْثَةٍ شَرَةٍ آعْمَالٍ الْعَلَمُونَ وَالتَّلُمُدُ.

جادو کی شریر و خبیث فض سے مخصوص اعمال کی وجہ سے خارق عادت علی کے خابی شریر و خبیث فض سے مخصوص اعمال کی وجہ سے خارق عادت علی کے خابی کرنے کو کماجاتا ہے اور جادو کو سکمایا بھی جاتا ہے اور بالفاظ ویکر جادوچھ مخصوص فتم کے منتروں کے ذیراثر ظہور پذیر ہوتا ہے اور جادو کا اعماد بمیشہ خبیث وشریر افراد کے ذریعے سے ہوتا ہے۔ مجودہ تصدیق نبوت اور جادو خباشت کا مظہر ہے

معجره اور جادو على چد وجوه فرق ہے:

معجزہ اللہ کی مرف سے اپنے نی ورسول کی تعدیق کے لئے ظاہر ہوتا ہے

سوال ۲۳

قرآن مجید میں ارشاد خداد ندی ہے:

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَّ مُبَشِّرًا وَّ نَذِيْرًا. (الْقُحْ ٨)

"ب شك بم ن آپ كو كواه كور بشير و نذير بناكر رواند كياد"

آپ سے گزارش ہے کہ آپ بھیر و نذر کا فرق میان کریں۔

جواب

بھیر کے معنی بین بھارت دینے والا کور نذیر کے معنی بیں ڈرانے والا اور پر دونوں القاب ہمارے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیں۔

رسول الله نے مومنین کو جنت کی بعارت دی اور کافروں کو دوزخ کے عذاب سے ڈرلید رسول الله نے اہل طاعت کو اعلی درجات کی بعارت دی اور اہل معصیت کو دوزخ کے درکات سے ڈرلید علاوہ ازیں آپ نے اہل معصیت کو توبہ کے قبول ہونے کی بعارت دی اور عبادت گزاروں کو ریا اور خود پہندی کے مملک نتائج سے ڈرلید

معجزه ، جادو وشعبه ه كا فرق

سوال ۲۳

معجزه ، جادو وشعبه من کیا فرق ہے؟

اگر اس خارق عادت تعل کے ظاہر کرنے والا انہیں اطاعت پروروگار کا خوگر اس خارق عادت تعلی کے ظاہر کرنے والا انہیں اطاعت پروروگار کا خوگر اور بے نفس اور فطائل ظاہری و باطنی سے آرستہ اور عیوب و نقائص سے منزہ و کھائی دیتا ہے تو اس کی اطاعت کو اطاعت خدا سمجھ کر اس کی ایباع کرتے ہیں اور اس کے تمام لوامر و توای کی پایندی کرتے ہیں۔

اور اگر اس کے یو عکس کی گخصیت کو فضائل و کمالات سے عاری اور و نیا طلبی اور انسانی روائل سے واغدار پاتے ہیں تو جاہے وہ ہزاروں فتم کے شعبہ سے کیوں نہ و کھاتا پھرے وہ چر بھی اس سے دور عی رہتے ہیں۔

س۔ جادو پوشیدہ وجوہات کے سبب ہوتا ہے

جادہ بیشہ پوشیدہ وجوہات کے نتیج میں ظہور پذیر ہوتا ہے جبکہ معجزہ محض عطائے پردردگار کا مظر ہوتا ہے اور معجزہ کے لئے پہلے سے کسی مشق اور پریکش (Practice) کی ضرورت نہیں ہوتی۔ صرف نی کے سوال کرنے پر معجزہ ظاہر موتا یہ

جبکہ ایک جاووگر کو فارق عادت فعل کے لئے پہلے سے مخصوص طلمات اور میرول کا جاپ کرنا پڑتا ہے اور اس کے ساتھ اسے مخصوص فیم کی دواؤں کو بھی استعال کرنا پڑتا ہے اور اسے انسان اور جنات کی تنجیر کے مراحل بھی طے کرنے پڑتے ہیں اور بعض اوقات اسے اپنے سحر کے اظہار کیلئے خاص فیم کی غذا بھی کھائی پڑتی ہے۔ مثلاً بید دیکھاگیا ہے کہ بعض ساحر لوگوں کے حواس پر نقر ف حاصل کرنے پہلے قبوہ کا ایک کپ چیتے ہیں پھر اسکے بعد ان کا عمل موٹر ثامت ہوتا ہے۔

الغرض جادة ميشه بوشده وجوبات ك ذريع ت ظهور پذير بوتا ب كى دريع ت خلور پذير بوتا ب كى دجه به كان فتوى كى دجه به بعض فقهاء كايد فتوى به جادو سكما فريش كانى بد اور اس فتوى كى وجه بد ب كه علاء يد جاج بين كد امت اسلاميه من چند افراد ايس ضرور بون

اور جادو ابلیس لعین کی طرف سے آپ چیلوں کی مدد کے لئے ظاہر ہوتا ہے۔ مجزہ معاشرے کے پاکیزہ ترین فرد کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے اور جادہ خبیث ترین فرد کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے اور جادہ خبیث ترین فرد کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے۔ مجزہ کا مقصد مخلوق خداکا اصلاح اور جادہ کا مقصد مخلوق خداکا ہاتھ بر ظاہر ہوتا ہے۔ مجرہ پہلے سے مقرر شدہ مشن کا مختاج نہیں ہوتا جبکہ جادہ کے لئے پہلے سے المیسی منتروں کو مقررہ مقدار میں پڑھنا ضروری ہوتا ہے اور اس میں ممارت لازی ہے اور ہی مہرہ کو برحالور پڑھلا جاسکا ہے جبکہ مجرہ کو نہ تو پڑھا جاسکا ہے جبکہ مجرہ کو نہ تو پڑھا جاسکا ہے در نہی پڑھلا جاسکا ہے۔

۲۔ شخصیت کا مطالعہ ضروری ہے

اگر خلاف عادت فعل کی ایے محض کے ہاتھ پر ظاہر ہو جو تمام عید، فقائص سے مبر الور رزائل اخلاقی اور مفاسد نفسانی سے منزہ ہو اور اس کے ساتھ تمام محان اخلاقی سے آراستہ اور جملہ فضائل اور ملکات فاضلہ سے مزین ہو اور دنیا کا طلبگار ہونے کی جائے رضائے پروردگار کاخواہشمند ہو تو یقیناوہ خلاف عادت فعل مجزہ ہوگا۔ اگر خلاف عادت کام نہ کورہ صفات سے آراستہ محض کے ہاتھ پر ظاہر ہو اور

وہ محض نبوت ولیامت کا دعویدار نہ ہو تواہے کرامت کیا جاتا ہے۔
اور اگر اس کے بر عکس خلاف عادت امر کی ایسے مخض سے ظاہر ہو جو دنیا
طلب اور خواہشات کا پیاری اور کمالات نفسانیہ سے محروم ہو تو وہ خلاف عادت فعل
جادو ہوگا اور اس خارق عادت فعل کے ظاہر کرنے والا جادوگر لمعون ہوگا۔

ای لئے صاحبان فہم و عقل صرف کی خارق عادت فعل کو دکھ کر ہی کئی کو اپنا رہبر نہیں مان لیتے بلحہ وہ اس فعل کے ساتھ ساتھ فاعل کی شخصیت کا بھی جائزہ لیتے ہیں اور پورے خور و فکر کے بعد اس کے روحانی و رحمانی یا ماوی و شیطانی ہونے کا فیصلہ کرتے ہیں۔

و توع پذیر ہونے کو نامکن قرار دے۔

بالفاظ ویکر عال عقل وہ ہے جس کے وقوع پذیر ہونے کا امکانِ ذاتی موجود بند ہو ہے کا امکانِ ذاتی موجود بند ہو۔ مثل اجتماع ضدین ، ارتفاع نقیضین اور شریک باری تعالی خدکورہ تیوں امور کو معلل عال قرار دیتی ہے۔

ای طرح سے اگریہ کما جائے کہ ساری کا نکات ایک اللے عیں ساسکتی ہے جیکہ نہ تو کا نکات کا جم سطے اور نہ بی اللہ کا جم بوھے۔ واضح ہے کہ یہ بات عقلی طور پر نامکن ہے اور جو چیز عقلی طور پر ناممکن ہواسے محال عقلی کتے ہیں۔

محال عادی وہ ہے جس کے وقوع کا امکان ذاتی موجود ہو لینی ازروئے عقل محال نہ ہو۔ مثلاً باپ محال نہ ہو۔ مثلاً باپ کے بغیر میٹے کا امکان نہ ہو۔ مثلاً باپ کے بغیر میٹے کا پیدا ہونا جیسے عیلی علیہ السلام پیدا ہوئے تھے۔

واضح رہے کہ انبیاء و لوصیاء کے تمام تر مجزات کا تعلق محال عادی ہے بوتا ہے محال عقل سے نہیں ہوتا۔ سادہ الفاظ میں ہم ہے کہ حیک جوانات کا الفاظ میں ہم ہے کہ محت ہیں کہ حیوانات کا الفائ ہے ہم کلام ہونا لور نباتات و جمادات کا انسانوں کی طرح سے گفتگو کرنا لور الد تعالی اپنے اور اللہ تعالی اپنے اور اللہ تعالی اپنے محال میں اور اللہ تعالی اپنے محمدوں کا فرا شفایاب ہوجانا وغیرہ عاد تا محال ہیں اور اللہ تعالی اپنے محمدوں کے باتھوں پر ان کو ظاہر کر کے ان کی صدافت کو ظاہر کرتا ہے۔ فدکورہ المعالی ویتے ہیں لیکن یہ عاد تا محال ہیں عقلاً محال نہیں ہیں۔

جائیں جو کہ جادو اور جادوگر کی بھان کر سکیں اور امت اسلامید کو جادوگروں کا آلہ کار بنے سے بچانے میں مدو معاون ثابت ہو سکیں۔

اس کے ساتھ اس حقیقت کو بھی ہمیشہ ذہن بیں رکھیں کہ جب بھی کوئی جادوگر خواہ وہ اپنے فن میں کتنی بھی ممارت کیوں نہ رکھتا ہو نبوت کا وعویٰ کرے تو اللہ تعالیٰ اپنی حکمت کاملہ کے تحت اسے جاود کے کرشموں سے محروم کرویتا ہے۔

س۔ جادو محدود اور معجزہ لا محدود ہو تاہے

معجزہ زمان و مکان کا پاہد نہیں ہوتا۔ پیغیر جمال چاہے اور جب چاہ اللہ سے معجزہ کا سوال کرے تو اللہ تعالیٰ اس کے سوال کو قبول کرتا ہے اور اس کے ہاتھ پر معجزہ ظاہر کرویتا ہے جبکہ جادوگر کے پاس محددد قسم کے چند شعبہ یوئے ہیں اور وہ لوگوں کے منہ ہانگے شعبہ و کھانے سے قاصر ہوتا ہے۔ اس کی نسبت بی لوگوں کے منہ ہانگے معجزات دکھانے پر باذن اللہ قادر ہوتا ہے لیکن اس کے لئے شرط یہ ہے کہ معجزہ کا مطالبہ کرنے والے افراد کا مقعد ایمان لانا ہو اور مسخرہ پن نہ ہو جیسا کہ مسئلہ ۱۸ میں اس کی کھل عث کی جاچی ہے۔

عال عقلی اور محال عادی میں کیا فرق ہے؟

سوال ۲۵

محال عقلی اور محال عادی کی وضاحت فرما نمیں۔

<u> جواب</u>

مال عقلی وہ ہے جس کو عقل کی قیت پر تنکیم نہ کرے اور جس کے

اجهاع ضدین لیخی دو متفاد جیزوں کا بیک وقت جمع ہونا۔ مثلاً بیک وقت اور ایک ہی جگہ پر مول فور گری کا جمع ہونا اور اگ لوریانی کا جمع ہونا۔

ی این کی این این اور نیز در اور این متفاد چیزول کا اٹھ جانا۔ مثلاً یہ کیس کہ اب زون ہے اور نہ رات ہے تو یہ ایک ایک تلا ہوگ کو تک یا تو ون ہوگا یا رات ہوگا۔ ان وونول میں سے ایک نہ ایک چیز ضرور ہوگا۔ (من علی الکھنوجم عفی عنه)

لب آیے دیکھیں کلام کے سیاق و سباق اور موقع و محل کی مطابقت سے لفظ مولا کا یہاں کونسا معنی مراد لیا جاسکتا ہے۔

پہلے بارہ معانی تو ذکورہ صورت بی کی قیت پر درست نہیں ہیں کو تکہ وی بیس ہے اکثر معانی غیر صبح اور کھے معنکہ خیز ہیں۔ البتہ تیر ہوال بین محب اور ورست کا معنی کھے نہ کھے درست و کھائی دیتا ہے۔ گر اس معنی کے لئے بھی لفظی قرینہ موجود نہیں ہے اور اسے ظاہر کرنے میں کوئی حکمت بھی نہیں ہے کیونکہ شخت فی بیس ہے اور اسے ظاہر کرنے میں کوئی حکمت بھی نہیں ہے کیونکہ شخت میں بنراروں افراد کو شھاکر، پالانوں کا منبر ہاکر اگر رسول خدا نے یہ اعلان کیا ہو مسجم کا میں دوست ہوں اس کا علی دوست ہے۔ " بھیتا یہ اسے بی جانے اہتمام کے میں دوست ہیں اب کو تمام مسلمان پہلے سے بی جائے تھے کہ محمد مصطفی اور علی مرتفعی کی کھی نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور می نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور می نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور می نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور می نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور می نہیں تھی بائے تمام ایل ایمان پہلے سے بی ایک دوسرے کے فیر خواہ اور میں اور ایک دوسرے کے فیر خواہ ہیں اور ایک دوسرے کے دوست ہیں۔ "

اور پھر یہ خرخوابی اور دوئی صرف بنی آدم تک کے الل ایمان تک محدود میں تقی بنی تقی بنی تقی بند خرشت بھی الل ایمان کے خرخواہ اور دوست سے جیسا کہ اللہ تعالی نے میں بند میں بلا تکہ کے قول کو نقل کرتے ہوئے فرملیا: فَحْنُ اَوْلِیَاءً کُمْ فی میں بلا تکہ کے قول کو نقل کرتے ہوئے فرملیا: فَحْنُ اَوْلِیَاءً کُمْ فی میں بلا تکہ کے قول کو نقل کرتے ہوئے فرملیا: فَحْنُ اَوْلِیَاءً کُمْ فی میں بلا تک کے قول کو نقل کرتے ہوئے فرملیا: فَحْنُ اَوْلِیَاءً کُمْ فی

## بحثِ أمامت

سوال ۲۲

حضرت على عليه السلام ك متعلق يغير اسلام صلى الله عليه وآله وسلم ك متواتر صديث ب- من تخنت مولاة فهذا على مولاة "جس كا من مولا بول اس كا يه على مولا بول اس كا يه على مولا بول اس كا

افت میں لفظ مولا کے سولہ معانی میں جو کہ ورج ذیل میں:

(۱) مالک (۲) رب (۳) آزاد کرنے والا (آقا) (۳) آزادی حاصل کرنے والا (آقا) (۳) آزادی حاصل کرنے والا (غلام) (۵) بھی ایست سر اور پیش رو۔ (۷) تابع (۸) ضامن جریرہ لیتی جس سے عمد و بیان واست ہو۔ (۹) والاو۔ (۱۰) پیچازاد۔ (۱۱) انعام کرنے والا۔ (۱۲) جس پر انعام کیا جمیا ہو۔ (۱۳) محت اور دوست۔ (۱۲) مددگار۔ (۱۵) جس کی اطاعت کی جائے (سر دار) (۱۲) جو امور میں جن تصرف رکھتا ہو۔

لفظ مولا کے درج بالا سولہ معانی ہیں اور جب بھی کلام عرب میں اس لفظ کا اطلاق ہوگا تو معانی کے تعین کیلئے کلام کے سیاق وسباق اور موقع محل کوو یکھاجائےگا۔

علادہ اذیں خطرت عرق نے جن الفاظ سے حضرت علی کو مبادک دی تھی الفاظ سے بھی حضرت علی کا اولی بالصرف ہونا ہی شاہت ہوتا ہے۔
روایات میں دارد ہے کہ حضرت عرق نے حضرت علی کو مبادک دیتے ہوئے کما تھا: بَنح بَخ بَخ لَكَ يَاعَلَى! اَصْبَحْتَ مَوْلاَى وَ مَوْلا كُلِّ مُؤْمِنٍ وَ مُؤْمِنَةٍ. "علی!
مبادک ہوتم میرے اور جر مومن مرو اور عورت کے مولائن گئے۔"

اگر مولا کے معنی دوست کے ہوتے تو کیا حضرت عمر مضرت علی کو پہلے النے اللہ مولا کے معنی دوست سمجھتے تھے؟ اور اگر بالفرض یہ مان لیا جائے کہ مولا کے معنی دوست کے ہیں تو مومن مردول سے تو علی کی دوستی ہوسکتی ہے مومن عور تول سے دوستی کے کیا معنی ہول گے؟

ان اثیر جرری نے کتاب نمایہ میں تنلیم کیا ہے کہ حفرت عمر کی اور کی انتقامولا اولی بالتصرف کے معانی میں ہے۔

حضرت حمال بن الله دربار نبوی کے شاعر سے انہوں نے آنخضرت سے المهافت پائے کے بعد واقعہ غدیر پر اپنامشہور قصیدہ کما تھا جس میں انہوں نے یہ شعر کما :

المهافت پائے کے بعد واقعہ غدیر پر اپنامشہور قصیدہ کما تھا جس میں انہوں نے یہ اماما و کھا دیا اللہ اور ہادی سے جہیں اپنے بعد الم اور ہادی سے جہیں اپنے بعد الم اور ہادی

حسان عرب سمجھتے تھے۔ مسان عرب سمجھتے تھے۔ اگر حضور اکرم نے لفظ مولا کو دوست کے معنی ہیں کما ہوتا تو دہ مجھی لفظ مولا کا ترجمہ قام اور بادی نہ کرتے۔

 تمهارے خیر خواہ اور ووست ہیں۔"

اس لئے اگر رسول خدا نے دوستی کو ظاہر کرنا ہوتا تو پھر آپ کو استے بوے اہتمام کی ضرورت ہی نہیں تھی۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اتنے بڑے اہتمام سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور اکرم نے بید معنی مراد نہیں لیا تھا۔ البتہ چاروناچار بندر ہوال اور سولموال معنی بن درست تسلیم کرنا پڑے گا کیونکہ قرائن عظیہ اور کلام کے سیاق و سباق کے بیش نظر میں وو معانی ورست معلوم ہوتے ہیں اور ویسے بھی بیندر ہویں اور سولمویں معنی میں کوئی خاص فرق نہیں ہے۔

لفظ مولا کے معنی متعین کرنے کے لئے آنخضرت کا کھل فران دیجنا چاہئے۔ آنخضرت کا کھل فران دیجنا چاہئے۔ آنخضرت نے علی کے مولا ہونے کا اعلان بعد میں کیا۔ اس سے پہلے آپ نے یہ الفاظ فرمائے: آلست اُولی بِکُم مِن آنفُسِکُم. "کیا میں تماری جانوں پر تم سے زیادہ حق تصرف نہیں رکھتا؟ اس کے جواب میں تمام حاضرین نے بیک زبان ہو کر کھا: "بَلی یَادَمُولُ اللّهِ. "کیوں نہیں! آپ ہم پر ہم سے بھی زیادہ حق تصرف رکھتے ہیں۔"

جب آنخفرت تمام حاضرین سے اپنے متصرف ہونے کا اقرار کرا پچکے تو پھر
آپ نے حضرت علی کے بازد کو پکڑ کر بلند کیا اور فرمایا: مَنْ کُنْتُ مَوْلاَهُ فَلَهٰ اَعَلَی مُولاَهُ. "جس کا میں مولا ہوں اس کا بید علی مولا ہے۔ "کلام کا بیاق و سباق مد نظر رکھ کر فہ کورہ جملہ کا صرف بھی مفہوم ہوسکتا ہے کہ جس کا میں لولی بالصرف ہوں، اس کا یہ علی لولی بالصرف ہوں، اس کا یہ علی لولی بالصرف ہوں،

کلام کے سیاق و سباق کو مد نظر رکھا جائے تو لفظ مولا کا آخری معنی ہی صحیح اور حتی قرار پاتا ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا معنی صحیح نہیں ہوسکتا۔

وتحديدي تحم جاري كيول فرمايا؟

علاده ازمی اس حقیقت کو بھی پیش نظر رکھنا چاہئے کہ جب پنجبر اسلام کے مقام فدر خم پر حضرت علی کا بازد کی کر "مَن کُنتُ مَولاَهُ فَعَلَی مَولاَهُ " کا اعلان کیا او الله تعالی نے دین اسلام کو کائل کرنے کا اعلان کیا اور فرمایا: اَلْیَوْمُ اَکُمَلْتُ لَکُمْ فَوْلاَهُ وَلِیْنَا اِللهُ مَا اَلَٰهُ مُنَا اَللهُ مَا اَللهُ عَلَیْکُمْ وَ اَتّمَمْتُ عَلَیکُمْ فِعْمَنِی وَ وَضِیتُ لَکُمْ الاسلامَ دِیناً. (المائده ٣) "آج فیندگم و اَتّمَمْتُ عَلَیکُمْ فِعْمَنِی و وَضِیتُ لَکُمْ الاسلامَ دِیناً. (المائده ٣) "آج فیندگم نے تمارے دین کو کمل کیا اور تم پر اپنی نعمت کو تمام کیا اور اُنسادے لئے دین اسلام کو بہند کیا۔"

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضور اکرم نے تو صرف کی فربلا تھا کہ دوجس کا ہیں موال ہوں اس کا علی موالا ہے " اور اگر موالا سے دوست مراد ہے تو گویا آخضرت نے تو صرف کی اعلان کیا تھا کہ "جس کا ہیں دوست ہوں اس کا علی ہمی ووست ہے " تو یہ بات اتن اہمیت کی حال ہر گز نہیں تھی کہ اللہ اس کی دجہ سے اپنے دین کو کائل کر تا اور نہتوں کو تمام کر تا اور دین اسلام پر اپنی رضا کی مر شبت فرماتا۔

اور اس "موالا " کے معنی کی حقیقت کو سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ سورة معارق کی ابتدائی آیات کی شان نزول پر ہمی توجہ کی جائے۔

علائے منسرین نے تھا ہے کہ واقعہ غدیر کے بعد حارث بن نعمان فری آخضرت کی خدمت میں آیا اور آکر کھا: جھرا آپ یہ بتائیں کہ آپ نے ہمیں بت چھوڑنے اور اسلام قبول کرنے کی جو دعوت دی اور جمیں نماز پڑھنے اور روزہ رکھنے اور جھوڑنے اور اسلام قبول کرنے کی جو دعوت دی اور جمیں نماز پڑھنے اور روزہ رکھنے اور جھم کی جو احکام دیتے ہیں یہ اپنی طرف سے کمایا اللہ کی طرف سے کما؟

آخضرت نے فرملیا: تھم خداکا تھا اور پیغام لانے والا جر کیل تھا اور تھم میں نے سایا تھا۔

پھر حارث بن نعمان نے کما: محمدًا تو اتنی باتوں پر بھی راضی نیس ہوا یہاں

كُلِّ مُؤْمِنٍ وَ مُؤْمِنَةٍ بَعْدِى وَ وَلِي كُلِّ مُؤْمِنٍ وَ مُؤْمِنَةٍ. "تومير بعد بر مومن مرد و عورت كالريرست بـ"

مقام غدیر کے علاوہ بھی رسول اکرم نے اپنے صحابہ سے اپنے اور علی کے اولی د مولی ہونے کا اقرار کرایا تھا جیسا کہ احمد بن حنبل، این مفاذلی اور شافعی و این مردویہ نے بریدہ سے روایت کی کہ شی سنر یمن سے والی آیا اور شی نے رسول خدا کی خدمت شی حضرت علی کی شکایت کی تو آنخضرت نے فرمایا: یَا بُویْدُا السّت کی خدمت شی حضرت علی کی شکایت کی تو آنخضرت نے فرمایا: یَا بُویْدُا السّت اولی بالمونونین مِن انفیسے م "بریدہ! کیا میں مومنین کی جانول کے ان سے زیادہ می اصرف جنیں رکھتا؟

یں نے کہا: کول میں! آپ اوارے اولی بالصرف ہیں۔
پھر آنخضرت نے فرمایا: مَنْ کُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلَیْ مَوْلاَهُ وَ اَنْ عَلَیْا اُولی
النّاسِ بِکُمْ بَعْدِیْ "جس کا میں مولا ہوں اس کا علی مولا ہے اور میرے بعد علی تی
تم سب کا حاکم ہے۔"

اور واضح رہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کی: یَاآیُها الرَّسُولُ! بَلِغَ مَاأُنْوِلَ اللّٰهُ الرَّسُولُ! بَلِغُ مَاأُنْوِلَ اللّٰهُ مِنْ دِیّکَ وَ اِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ وِسَالْتَهُ ..... (المائده ٢٥) "لے رسول ! آپ اس امرکی تبلیغ کریں جو آپ کے رب کی طرف سے آپ پر نازل کیا گیا اور آگر آپ نے ایبانہ کیا تو آپ نے اللہ کے پیغام کو پنچلیای نہیں۔"

اس سخت تاكيدى محم ك نازل بون ك بعد آنخضرت في ندر خم ك مقام ير براؤ والا اور چلجلاتى موئى و موب على مرارون افراد كو شماكر خطبه ارشاد فرمايا جس على آپ في من كنت مولاه فعلى مولاه المان فرمايا

آگربالفرض پیغام کی نوعیت ہی اتنی می تھی کہ جس کا میں دوست ہوں اس کا علی دوست ہوں اس کا علی دوست ہے تو است عام سے پیغام کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب کو اتنا

قرار ویتے تھے۔ یک وجہ ہے کہ احمد بن حنبل اور دیگر محد ثین نے روایت کی ہے کہ حضرت علی نے مجد کو فد جی مسلمانوں کو قتم دے کر کھا: لوگو! جی تہیں خداکی فتم دے کر کہا: لوگو! جی تہیں خداکی فتم دے کر کہتا ہوں کہ جس نے مقام غدیر خم پر آنخضرت ہے "مَن مُخْتُ مَوْلاَهُ فَعَلَیْ مَوْلاَهُ" کا اعلان تنا ہو تو وہ اٹھ کر اس کی گوائی دے۔ اس پر تمیں افراد نے اٹھ کر گوائی دی۔ اس پر تمیں افراد نے اٹھ کر گوائی دی کہ ہم مقام غدیر پر موجود سے اور رسول خدا نے فرمایا تھا: السَّنَمُ تعین مَوْنِینَ مِن اَنْفُسِهِمْ قَالُوا بَلَی یَادَسُولُ اللّهِ. "کیا تم نمیں جانے کہ جی مومنین کی جانوں سے نیادہ ان پر تصرف کا نیادہ حق رکھتا ہوں؟" جانے کہ جی مومنین کی جانوں سے نیادہ ان پر تصرف کا نیادہ حق رکھتا ہوں؟" سب نے کہا: کیوں نہیں یارسول اللہ۔

پھر آنخضرت نے آپ کا بازو پکڑ کر بلند کیا تھا اور فرمایا تھا : مَن کُنْتُ مَوْلاَهُ اَلَّهُ مَوْلاَهُ . "جس کا مِس مولا ہوں اس کا علی مولا ہے۔"

اگر مولا بدعنی دوست ہوتا تو حفرت علی کو گوائی طلب کرنے کی کیا مفرورت تھی؟ اور دوست ہوتا کوئی اتنی ہوی بات بھی تو نہیں تھی جس پر علی فخر کرتے کو کہا مخر کے کہا تھی۔ کرتے کو کلہ تمام مومنین پہلے سے بی ایک دوسرے کے دوست تھے۔

املان فدر کی معنویت کے لئے یہ دیکھنا بھی ہوا ضروری ہے کہ مقام فدر الیا مقام تھا جال سے ہم طرف کو راستے نکلتے تھے اور سر ہزاریا اس سے کم وہیش جاج کرام کا قافلہ جو کہ دس بارہ میلوں میں پھیلا ہوا تھا اسے آنخضرت کے عکم کے تحت جج کیا گیا اور شخص دھوپ میں پالانوں کا منبر نصب کیا گیا اور "اکست اُوکلی بیکٹم مین اُنفسیکٹم" کے الفاظ سے ابنا اولی اور متعرف ہونے کا اقرار کرانے کے بعد "مَن مَن اُنفسیکٹم" کے الفاظ سے ابنا اولی اور متعرف ہونے کا اقرار کرانے کے بعد "مَن کنت مُولاه و فعلی مولاه کا اعلان کیا گیا۔ اس پس منظر کے بعد بھی اگر یہ کما جائے کہ اس کا معنی و مفہوم صرف میں تھا کہ علی تھی تمہارا دوست ہے تو بھیٹا یہ عقل و خرد کی نفی ہے اور ایسے افراد سے یہ بوچھنا چاہئے کہ استے غیر اہم اعلان کے لئے خرد کی نفی ہے اور ایسے افراد سے یہ بوچھنا چاہئے کہ استے غیر اہم اعلان کے لئے

تک کہ تو نے اپنے ان عم علی کو ہماری گردنوں پر سوار کر دیا اور اعلان کیا "جس کا میں مولا ہوں اس کا علی مولا ہے" تو کیا ہے تھم اللہ کی طرف سے تھایا تمماری اپنی طرف سے تھا؟ طرف سے تھا؟

آ تخضرت نے فرمایا: علم خدا کا تھالور پیغام لانے والا جر کیل تھالور علم میں فرمایا تھا۔

یہ من کر اس نے کہا: پروردگار! اگر محمد اس بات میں سچا ہے تو ہم پر پھروں کی بارش فرما اور ہم پر دردناک عذاب نازل فرما۔"

یہ کہ کروہ اپنی او خنی کی طرف بوھائی تھا کہ آسان سے آیک چھر آگر اس کے سر پر گرا اور وہ ہلاک ہو گیا۔

اب سوال یہ ہے کہ اگر "مولا" کے معنی دوست کے بی تھے تو حارث بن نعمان بھی عرب تھا اور وہ عربی نبان کو خوبی جانیا تھا، اس نے اس پر اعتراض بی کیول کیا اور اسے عذاب ما تکنے کی کیا ضرورت تھی اور پھر یہ کہ رسول خدا بھی تو اسے سمجھا سکتے تھے کہ بحد و خدا تو خواہ بی ناراض ہو رہا ہے میں نے کونیا علی کی امامت و حکومت کا اعلان کیا ہے میں نے تو اس کی کما ہے کہ "جس کا میں دوست ہول اس کا علی دوست ہول اس کا علی دوست ہول اس کا غصہ جھاگ کی طرح سے بیٹھ جاتا اور اسے علی دوست ہے۔" اس پر یقینا اس کا غصہ جھاگ کی طرح سے بیٹھ جاتا اور اسے عذاب طلب کرنے کی ضرورت بی پیش نہ آتی۔

مر ہم دیکھتے ہیں کہ نہ تو رسول خدا نے اسے تسلی دی اور نہ ہی اسے سمجھانے محصانے کی کوشش کی اور نہ ہی اللہ نے عذاب تھیخے میں کوئی تاخیر کی۔

ان تمام قرائن سے معلوم ہوتا ہے کہ مولا کے معنی دوست و مددگار کے نہیں ہیں بلعہ اس کے معنی حاکم اور متصرف امور کے ہیں۔

حضرت على المحى مديث غدير كو ائي الامت و خلافت كے لئے نص قطعى

جنگ خیبر کے متعلق روایت ہے کہ یمودی لٹکر کے سرّہ ھے بن گئے اور ہر ھے کے پیچے معرت علی تکوار چلارہے تھے۔

ای طرح سے جنگ صغین میں فکر تعید کی تعداد بچیں ہزار افراد پر مشمل من ور ان کے مقابے میں تھا صفرت علی گئے۔ آپ نے ان سے جنگ کی اور آخر کار میں ہزار کا لفکر آپ کے حملوں کی تاب ند لاتے ہوئے بھاگ کھڑا ہوا اور جب بیا لفکر معادیہ کے پاس بہنچا تو ان میں سے ہر ایک فوجی نے یہ کما کہ "ہم نے جد حر ہمی انگار کی علی ہمیں شمشیر و سنال لے کر جنگ کرتے ہوئے دکھائی دیتے تھے۔"

بہت سی روایات میں وارد ہے کہ مرنے والا ہر تحض حالت احتفار میں آپ كا مشامده كرتا ي كم بر منك من ونيا من بزارول فخص مرت بي اور مرن وال افراد کی ایک علاقے سے بھی مربوط نہیں ہوتے کوئی مشرق میں مر رہا ہے کوئی مغرب میں مر رہا ہے اور کوئی ایک براعظم میں اور کوئی دوسرے براعظم میں مر رہا ہے گر اس کے باوجود تمام مرنے والے حضرت علی کو دیکھ کر بی مرتے ہیں۔ خفرت کے بیک وقت متعدد مقامات پر حاضر ہونے کی وجوہات کے متعلق علماء نے على كى بن علامه مجلى تعارالانوار من اسكى وجد ير عدد كى جدكا خلاصه يدب: معنات اسرالمومنين متفرق مقامات پر اي جمم اصلي و مادي سے نمين محے بلحد آپ اپنے جم مثالی سے تمام مقامات پر حاضر ہوئے۔ جم مثالی انتائی لطیف ۔ ہوتا ہے اور شکل و صورت میں جم مادی کی عمل شبیہ ہوتا ہے۔ عالم پرزخ میں آ ارواح كا تعلق بهى اى جم مثال سے موتا ب اور ولايت كليد كے حامل حضرات كو الله تعالی نے یہ قدرت عطاکی ہے کہ وہ ایک بی وقت میں بدن مثالی کے ساتھ مخلف مقامات یر حاضر ہو سکتے ہیں اور جس عمل کا آرادہ کریں اور جہال ارادہ کریں اے سرانجام دے سکتے ہیں۔"

برارول افراد کو چلچال دحوب می مسانے کی کیا تک تھی جبکہ اس بات کو تو تمام لوگ پہلے سے بی جانتے تھے؟

اگر امت اسلامیہ کے افراد ضد چھوڑ دیں اور اپنے ضمیرہ وجدان کی عدالت بی اس مئلہ کو پیش کریں تو ہمیں یقین ہے کہ ان کا ضمیر اور ان کا قلب سلیم اس بات کی گوائی دے گا کہ حدیث کا اول و آخر مفہوم کی ہے کہ «جس کا بین حاکم اور مقرف ہوں اس کا علی حاکم اور مقرف ہوں اس کا علی حاکم اور مقرف ہے۔"

اس حدیث کی حزید وضاحت اور مخالفین کے اعتراضات کے جواب کے کتاب "کفایة الموحدین" کی طرف رجوع فرمائیں۔

ایک ہی وقت میں متعدد مقامات پر موجود ہونا

#### سوال ۲۷

حضرت امير المومنين عليه السلام كے متعلق بد كما جاتا ہے كہ انہوں نے جنگ نروان كے موقع پر اپنے لفكر كو أيك كو كيں سے پانى پلايا تعاد كو كيں پر پانى پلانے والے بھى علی تھے اور كو كيں سے بچھ فاصلے پر اپنے لفكر كے دوسرے ھے كو پانى پلانے والے بھى علی تھے اور عالى افراد اس قسم كى روايات كے پیش نظر غلو كرنے بانى پلانے والے بھى علی تھے اور عالى افراد اس قسم كى روايات كے پیش نظر غلو كرنے لگ جاتے تھے توكيا بد اور اس طرح كے ديگر واقعات مسجح بيں، اگر صحح بيں توكيے ؟

حفرت امیرالمومنین علیہ السلام کا ایک علی وقت میں مخلف مقامات پر موجود ہونا ہمارے مملّمات میں سے بے اور اس کے علیحدہ علیحدہ مواقع ہیں اور ہر موقع کے لئے بہت می روایات موجود ہیں۔

ورپس و پیش کا کوئی خیال تک نهیں رہتا۔

الم محمد باقرا کے متعلق منقول ہے کہ آپ نماز پڑھ رہے تھے اور آپ کا آپ ہو ایس محمد باقرا کے متعلق منقول ہے کہ آپ نماز پڑھ رہے تھے اور آپ کا آک چہ گھر کے کوئیں میں گر محمیا الل خانہ نے آگرچہ جنتی بھی آہ و فغال کی امام نے آگیک نہ سی البتہ جب نماز سے فارغ ہوئے تو الل خانہ نے آپ کو اس واقعہ کی اطلاع دی۔ یہ شدت توجہ اور کمال استغراق کی ولیل ہے اور اس طرح کا ایک واقعہ حضرت سجاد کے متعلق بھی منقول ہے۔

ایک بار ام سجاڈ گھر میں نماز پڑھ رہے تھے کہ مکان کو آگ لگ گئ گر آپ کو اس کا علم تک نہ ہوا ای طرح جب شدتِ استفراق میں زیادہ اضافہ ہوتا تو اپنے یدن سے بھی آپ کی توجہ بٹ جاتی تھی۔

یے روایت ہوی مشہور ہے لیکن اس کی سند پچھے زیادہ معتبر نہیں ہے۔
ہم یہ سیھے ہیں کہ ایک کمل تیر اگر جم میں پوست ہو تو انسان کو کی
صورت میں مین محسوس نہیں ہو بلد اس کے لئے زیادہ سے زیادہ یہ کما جاسکتا ہے کہ
روایت میں لفظ "نصل" موجود ہے جس کے معنی چھوٹے تیر کے ہیں یا یہ بھی ممکن
ہے کہ تیر کا کچھ تحوز اسا حصہ پائے مبادک میں باتی رہ میا ہوگا جے حالت نماز میں
گالا ممیا ہوگا۔ ورنہ یہ باور کرنا مشکل ہے کہ حالت نماز میں آپ کے پائے مبادک

عاجی نوری مرحوم نے کتاب وارالسلام کے آخر میں اور وجوہات کا بھی تذکرہ کیا ہے۔ مزید شخفیق کے لئے کتاب ندکور کی طرف رجوع فرمائیں۔

کیا امام پر غشی اور پہوشی طاری ہوسکتی ہے؟

سوال ۲۸

عشی ہے ہوشی ہوتی ہے اور امام کے لئے جائز نہیں ہے گر دوسری طرف میں مشہور ہے کہ امیر المومنین رات کے وقت خوف خدا اور عظمت خدا کی وجہ سے عش کر جاتے تھے اور ان کا وجود خٹک لکڑی کی مانند ہو جاتا تھا۔

عثی میں عقل زائل ہوجاتی ہے جبکہ امام جمت خدا ہوتا ہے اور جمت خدا کے عقل کے زائل ہونے کو کیو تکر تسلیم کیا جاسکتا ہے اور پھر روایات میں بھی تعارض بایا جاتا ہے۔

ورخواست ہے کہ اس سئلہ کی وضاحت فرمائیں۔

<u>بواب</u>

الم کی عقل و ادراک جنون و ویواگل کی وجہ سے زائل نہیں ہوسکتی لیکن مناجات کی شدت توجہ اور کمال استغراق کی وجہ سے ان پر عثی طاری ہونے میں کوئی قباحت نہیں ہے اور ان پر الی حالت طاری ہو جاتی ہے جب انہیں اپنے اردگرد

کے علاوہ اسے کچھ بھی یاد نہ ہو۔ حضرت امیر الموسین ممکن ہے کہ اس وقت حضور اللہ سی کہ اللہ وقت حضور اللہ کی آداز کو سن لیا ہو۔

عدرت کے ابید ائی مرفطے پر ہوں اور انہوں نے سائل کی آداز کو سن لیا ہو۔

حضرت کے اس عمل میں کوئی قباحت نہیں ہے کیونکہ آپ نے بیک وقت اللہ تعالیٰ کے دواحکام پر عمل کرنے کی سعادت حاصل کی۔ آپ نے بیک وقت رکوئ اللہ تعالیٰ کے دواحکام پر عمل کرنے کی سعادت حاصل کی۔ آپ نے بیک وقت رکوئ اور زکوۃ پر عمل کیا اور اللہ تعالیٰ نے آپ کے عمل کو سراجے ہوئے فرمایا:

میں ویوا تون الاصحوق و مکم داکھون کون "اور وہ حالت رکوئ میں ذکوۃ دیتے ہیں۔"

آمم برسر مطلب امير المومنين اور ائم بدئ پر عبادت بلى اليي كفيت طارى بو جاتى تقى كه وه الني آپ سے بھى ميكند بوجاتے تھے اور انسيل اپنى كوئى خبر نميں رہتى تھى اور وہ بميشہ الي بى حالت كى تمنا كيا كرتے تھے اور اس حالت كى علاوہ عام حالت كو وہ الني لئے نقص وكو تابى تصور كرتے تھے اور اس كے لئے بارگاہ احدیت بلى استغفار كيا كرتے تھے۔ اى لئے حفرت امير المومنين پر حالت متاجات امدیت بلى استغفار كيا كرتے تھے۔ اى لئے حفرت امير المومنين پر حالت متاجات بلى عثى كى روايات درست بيل كوئكہ بي عثى مشاہدہ حق كے استغراق كے نتيج بلى اليد امام كے لئے عموى عثى ممنوع ہے۔

قصاص خوان حسين عليه السلام

سوال ۲۹

زیارت عاشورا میں دو فقرے وارد میں جن کی تبییس عظف میں۔ پہلا فقرہ

(گزشتہ سے پیسنہ)

حعرت علی کی روح اطهر ہی حعرت می علی موجود نتے ای لئے آپ نے اِن کی ندکورہ صدا کو سنا اور سائل کو اشارہ کیا اور اسے حالت رکوع عمل انگشتری عطا فرائی۔ (حرش شرج) سے کمل تیر نکالا کیا ہو اور آپ کو اس کی مطلق خرنہ ہوئی ہو۔لہ ایک اہم سوال اور اس کا جو اب

اگر اس مقام پر کوئی محض یہ اعتراض کرے کہ جب حفرت استے استفراق سے نماز پڑھتے تھے کہ ان کے پاؤل سے تیم نکال لیا گیا مگر انہیں اس کی خبر نہ ہوئی تو پھر انہوں نے حالت نماز میں ایک سائل کی آواز کیے س کی تھی اور اے اپنی انگھتری حالت رکوع میں کو کر دی تھی؟ یہ

اس افکال کے جواب میں ہم یہ کس سے کہ:

ا۔ حضور قلب کے بھی مراتب ہیں۔ اس کا ابتدائی مرحبہ سے کہ دل پروردگار کی طرف متوجہ ہو اور اس کے ساتھ دوسرے امور سے بھی مافل نہ ہو اور اس کا آخری درجہ سے کہ دل عمل طور پر حضرت حق کی طرف متوجہ ہو اور باد حق

ا۔ ہم یہ کھنے ہیں کہ اس استبعاد کی کوئی وجہ مسی ہے کہ کہ ہمارا مشاہرہ ہے کہ جب انسان کی کام میں مشمک ہوتا ہے تو اے نہ تو گرد و پیش کی خبر ہوتی ہے اور نہ تا اے اپنی خبر ہوتی ہے۔ قرآن مجید میں مشمک ہوتا ہے تو اے نہ تو گرد و پیش کی خبر ہوتی ہے اور نہ تا اے اپنی خبر ہوتی ہے۔ قرآن مجید میں مسترا اون خذا والا مذات محکول مقد اور کہا حاف الله ما مشاہ الله ما مشاہ الله ما مشاہ الله ما مشاہ ہوگی ہوتی عور توں کو اپنے ہاتھ کے کہ خبر نہیں ہوئی تو معرت علی تو شاہر مشتق کے عمال کے مشاہدہ میں مسترق جے ای لئے اگر ان کے پائے مبادک سے تیم نکال لیا جائے اور انہیں اسکی مطاق خبرنہ ہوتو اس بر تعجب نہیں کرنا جائے تول عالی سے الله اس بر تعجب نہیں کا جائے اور انہیں اسکی مطاق خبرنہ ہوتو اس بر تعجب نہیں کرنا جائے اور انہیں اسکی مطاق خبرنہ ہوتو اس بر تعجب نہیں کرنا جائے اور انہیں اسکی مطاق خبرنہ ہوتو اس بر تعجب نہیں کرنا جائے تول عالی۔

یم دہاں بیں جال سے ہم کو بھی کے الدی فیر حیل آتی (مرض حرج)

٢ مترجم يه مجمتاب كه حعرت على الى نماذ على حقور قلب ك آخرى مرطع يرجع اى لئے ماكل كى عمر مل يو على لئے ماكل كى عمر من مر بدكى مدا آپ كى كانوں سے نہ كورائى اور جب وہ مايوس بوكر جائے لگا تواس نے كما توا : الله على تير ك درسے خانى جارہا بول اور جب اس كى بد آواز بدگاہ تن عمل كينى تو (بقيد الكلم صفر ير)

ہے ہوتی ہے۔

ای لئے اہم حسین کے قتل کو ہر شیعہ اپنا قتل قرار دیتا ہے اور وہ زیارت عاشورا میں فد کورہ جملے اواکر تا ہے۔

اس کے علاوہ وو لور وجوہات بھی میں:

۔ عرب و عجم کے محاورات میں یہ بات رائے ہے کہ جب کی قوم کے سر دار پر کوئی مصیبت وارد ہو تو اس کی پوری قوم کا ہر فرد یہ سجھتا ہے کہ یہ مصیبت تنا میرے سر دار پر نہیں آئی باعد مجھ پر بھی آئی ہے اور اگر کسی قوم کا سر دار مارا جائے تو قوم کا ہر فرد یہ کتا ہے کہ ظالمول نے صرف سر دار کو بی نہیں مارا اس کے ساتھ انہوں نے ہمیں بھی قتل کردیا۔

جو المرات المرا

ے: اَنْ يُوزْقَنِي طَلَبَ فَارِكَ "الله تعالى مجھے آپ كے خون كا قصاص طلب كرنے كى لوفق عطا فرمائے"

اور دوسرے فقرے میں یہ الفاظ وارو ہیں: اَن یُوزُقَینی طَلَبَ فَارِیْ. "الله تعالی مجھے میرااینا قصاص طلب کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔"

اب جبکہ خدکورہ فقرول کی نسبتوں میں فرق ہے تو کیا اپیا تو نہیں کہ شیعول کا حضرت امام حسین کے ساتھ بہت زیادہ اتحاد ہے ای لئے آبام کے قصاص کو اپنے قصاص سے تعبیر کیا گیا ہو۔ یا اس کی کوئی دوسری وجہ ہے۔وضاحت فرائیں۔ جواب

زائر کی طرف سے تھاص حین کو اپنا تھاص قرار دینے کی ایک وجہ تو وی بے جے سوال میں ذکر کیا گیا ہے کیو کلہ تمام شیعہ امام مظلوم سے روحانی اتسال رکھتے ہیں۔ وراصل امام کے شیعہ حضرت کے اجرائ وجودیہ کی مائد ہیں کیو کلہ صدیف میں کما گیا ہے: شیفتنا خلفوا مِن فاصِلِ طِینَتِا وَ عُجِنُوا بِمَا وَ وِلاَ يَتِنا. "مارے شيول کی حقیق ماری التے طینت سے مولی اور ماری ولایت کے پائی سے اسی خیر کیا گید"

امیرالمومنین نے رمیلہ سے کما تھا: جب بھی ہمارے کی شیعہ پر مرض کا حملہ ہو یا اسے کوئی زخم کے اور خواہ وہ مشرق میں ہو یا مغرب میں ہو تو وہ زخم ہمیں اپنے وجود پر لگتا ہوا محسوس ہوتا ہے۔

ایک مخص نے امام علی رضا ہے پوچھا تھا: کمجی کمجی کی وجہ کے بغیر میں خوشی محسوس کرتا ہوں اور کمجی کسی وجہ کے بغیر میں اپنے اندر غم محسوس کرتا ہوں اس کے کیاوجہ ہے ؟

المم فرمايا: تمهاري خوشي اور على تمهارے الم كي خوشي اور على كي وجه

علاوہ ازیں ہے ہی ممکن ہے کہ لفظ "فار" سے آپ کا بہتا ہوا خون اطہر بی مراد ہو اور اس کی اللہ کی طرف نبیت اظہار شرف کے اعتبار سے ہو کیونکہ نبیت حقیق تو بہر صورت محال ہے کیونکہ اللہ جہم و جسمانیات سے منزہ ہے اور یول معنزت کے خون کی اللہ کی طرف نبیت کمال قرب کی طرف اشارہ ہو اور اس سے معنزت کی عظمت و شرف کا اظہار مقصود ہو۔ جس طرح سے مجد کو اللہ کا گھر کہا جاتا ہو ور معنزت صالح کی ناقہ کو ناقة الله سے تعبیر کیا گیا، اس طرح سے اظہار شرف کے لئے لیام مظلوم کے خون کا انتساب اللہ کی طرف کیا گیا، اس طرح سے اظہار شرف کے لئے لیام مظلوم کے خون کا انتساب اللہ کی طرف کیا گیا ہے۔

واضح ہوا کہ اگر لفظ "فار" سے خون عی مراد لیا جائے اور اس کی اللہ کی طرف نبیت اظہار شرف کی وجہ سے ہوگی تو یوں یہ نبیت مجازی ہوگی اور بھی ہی حقیق نبیت نہ ہوگی کیونکہ کا تات کا کوئی ہی فرد اس نبیت کو حقیق تسلیم کرنے پر آبادہ نہیں ہے جیسا کہ صفات سلیہ میں عی یہ بات واضح کی جاچکی ہے کہ اللہ اجزا سے مرکب نہیں ہے اور کوئی بھی مسلمان خون حسین کو اللہ کا جزو تسلیم نہیں کر تا۔ لہذا چب بھی کوئی مسلمان "فار الله" کے الفاظ کتا یا ستا ہے تو اسے یقین ہوتا ہے کہ یہ الفاظ این حقیق معنی پر محمول نہیں جیں باعد اس سے مجازی معنی مراد جیں جس کا اظہار ہے۔

مسيح مسي طور بھی این اللہ نہیں ہیں

اور اس کے یر عکس حضرت مسیح کو این اللہ کمنا ہر لحاظ سے غلط ہے کیونکہ مسیح کے لئے این اللہ کے الفاظ نہ حقیقا درست ہیں اور نہ بی مجازاً درست ہیں۔ این کا حقیقی مفہوم یہ ہے: "کسی محض کے نطفہ سے بیدا ہونے والا بیٹا۔" اور حضرت مسیح کے متعلق یہ اعتقاد رکھنا سر اسر گر اہی ہے اور ہم سیحتے ہیں کہ دنیا میں رہنے والا کوئی میں این اللہ مانے پر تیار نہیں ہوگا۔

# "تار الله" كا مفهوم

سوآل ۲۳۰

مجھے ایک عیمانی کے ساتھ تثلث کے مسئے پر مخطکو کرنے کا اتفاق ہوا تو اس نے مجھ سے کہا: جس طرح سے تم اہام حسین کو اللہ کا خون اور خون خدا کا فرزند کہتے ہوای طرح سے ہم حضرت مسے کو اللہ کا فرزند کہتے ہیں۔

میں نے اس سے کہا: اپیا ہر گز نہیں ہے ہم ندکورہ الفاظ اظہار شرف اور عباز کے طور پر کہتے ہیں جبکہ تم حضرت میں کا خورت میں گئے۔ تم حضرت میں کا دیا ہو۔ عیمیٰ کو اللہ کا حقیق فرزند تصور کرتے ہو اور اللہ کو مجسم مانتے ہو۔

آپ سے درخواست ہے کہ اس موضوع پر تفصیلی عث فرما کیں۔

جواب

حضرت لام حین اللہ کے عبد خاص ہیں اور خلق خدا میں انہیں اللہ ہے خصوصی مقام قرب حاصل ہے ای لئے ان کے قضاص کی نبیت اللہ کی طرف کی گئ اور یہ کما گیا: "اس ذات کو جہارا سلام پنچ جس کے خوان کا وارث خود خدا ہے۔"

کیونکہ لام مالی مقام کا خون صرف اس لئے بھلیا گیا کہ آپ وین خداوندی کو قائم رکھنا چاہتے تھے اور قول و فعل سے کائم رکھنا چاہتے تھے اور کلمہء توحید کی سربلندی کے خواہشند تھے اور قول و فعل سے کلمہ کفر کے مخالف تھے اور اس رائے کو قائم رکھنے کے لئے آپ نے اپنی اور اپنے اصحاب کی جانوں کا نذرانہ پیش کیا۔

آلر معجزات کی وجہ سے عیمائی حضرت عیمیٰ علیہ السلام کو ان اللہ کئے پر اللہ ہوئے ہے دوسرے انبیائے کرام اسے بھی معجوات صادر ہوئے ہے گر ان کے پیروکاروں نے ان کے معجوات وکھ کر میں انبیں دن اللہ نہیں کما تو آخر حضرت عیمیٰ علیہ السلام کو انن اللہ کئے کی کیا تک ہے؟ جبکہ انا جیل میں تو حضرت عیمیٰ علیہ السلام نے اپنے آپ کو آوی اور فرزند آوم کما ہے اور کسی مقام پر بھی حضرت نے اپنی عبادت کی وعوت نہیں دی ان کا تمام کما ہے اللہ کی عبادت کی وعوت نہیں دی ان کا تمام میں تقاکہ اللہ کی عبادت کرو۔

اور بوحناکے باب وہم میں میں "کے یہ الفاظ میں:"میں اورباب ایک ہی ہیں۔" لہذا عیسائیوں کے ذکورہ الفاظ و کھے کر انسان اس فیصلے پر پہنچا ہے کہ عیسائی اگرید کما جائے کہ حضرت میے حقیق فرزند خدا نہیں ہیں بلحہ مجازاً فرزند خدا نہیں ہیں بلحہ مجازاً فرزند خدا ہیں اور مجائل وات خدا ہیں اور مجائل والت کو اس کا فرزند کما جاتا ہے اور حضرت میں اللہ کی شبیہ اور مماثل ہیں۔ لہذا انہیں ابن اللہ کما جاتا ہے۔ (نعوذ باللہ)

ہم کہیں گے کہ اس لحاظ سے بھی حضرت مسی کو ائن اللہ کمنا غلط ہے کو تکہ اللہ اللہ کہا غلط ہے کو تکہ اگر "انن" سے شبیہ اور مماثل کا مفہوم مراد لیا جائے تو حضرت مسی کی طور پر بھی اللہ کے مشلبہ نہیں ہیں کو تکہ اللہ خالق ہے اور مسی مخلوق ہیں۔ اللہ واجب الوجود ہیں۔ لہذا خالق و مخلوق اور واجب و ممکن میں مشاہبت کیسی اور مماثلت کمال کی ؟

دنیاکا کوئی بھی عیمائی اس حقیقت کا انکار نہیں کر سکنا کہ می شکم مادر بیل قیام پذیر رہے اور حضرت مریم نے انہیں جنم دیا اور انہوں نے ان کی پرورش بھی کی اور دہ کھاتے چینے اور چلتے پھرتے بھی شجے اور ان پر وہ تمام عوارض طاری ہوتے تھے جو کسی بھی انسان پر طاری ہوتے ہیں۔ چیسے کھانا، بینا، ہموک، خوشی، غم، لذت، الم، نیند، تھکادی، راحت اور انمی کی مثل دیگر چیزیں۔ (ای لئے انہیں مجازا بھی "ان اللہ" کمنا ورست نہیں ہے۔)

اب اگر اس مقام پر کوئی عیمائی یہ کے کہ ہم انہیں اس لئے "ان الله" کہتے ہیں کہ دنیا میں ان کا کوئی والد نہیں تھا اور انہوں نے بہت سے معجزات و کھائے۔ تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ حضرت عیمی کا تو والد نہیں تھا اور وہ والد کے بغیر الله کی قدرت کا لمہ سے پیدا ہوئے تو عیما یُوں نے انہیں ائن اللہ کہ دیا جبکہ حضرت آدم کا نہ تو والد تھا اور نہ ہی والدہ تھی گر اس کے بادجود انہیں آج تک کی نے ان اللہ نہیں کہا۔

لے آئے تھے اور ان تمام کامول میں شریک تھے۔ البتہ مصلحت امامت کے تحت انہیں بغداد میں کسی نے نہیں پچانا تھا۔

حارالانوار کی گیارہویں جلد میں امام رضا سے واقعنیہ لد پر احتجاج کے ذیل میں ہے کہ علی بن حمزہ نے آپ سے عرض کیا کہ آپ کے آبائے طاہرین سے ہم نے سے بات سن ہے کہ امام کے امور تدفین کا متولی امام بی ہوتا ہے۔

(زکورہ جملے سے اس کا مقصد سے تھا کہ آپ مدینہ میں تھے جبکہ آپ کے والد کی وفات آپ کے خیال کے مطابق بغداد میں ہوئی اور ان کی تجییز و تنفین میں آپ موجود نہ تھے تو آپ امام بی نہیں ہیں)۔

امام على رضاً نے فرمایا: کیا حسین بن علی علیها السلام امام تھے؟
علی بن حمزہ نے کما: بی ہاں وہ امام تھے۔
امام علی رضاً نے فرمایا: ان کی تدفین کس نے کرائی؟
علی بن حمزہ نے کما: ان کی تدفین ان کے فرزند علی بن الحسین نے کرائی۔
امام علی رضاً نے فرمایا: گر اس وقت تو امام زین العلدین ابن نیاد کی قید میں

تھ، وہ كربلاكيے پنچ؟

علی بن جمزہ نے کہا : اہام سجاد اعجاز امامت سے کربلا پنچے تھے اور ائن زیاد کو اس کا پند شیل چلا تھا۔

الم على رضاً نے فرمایا: جس خدا نے الم سجاد کو کوفہ سے کربلا پینچنے کی طاقت عطا کی تھی اسی نے اس دور کے صاحب الامر کو بھی بغداد پینچنے کی طاقت عطا فرمائی تھی جبکہ الم سجاد تو قیدی تھے اور اس دور کا صاحب الامر قیدی بھی نہیں ہے۔

اس تمام تر وضاحت سے ثامت ہوا کہ عیما یُوں کا حضرت میں کو ابن اللہ کمنا اور شیعوں کا امام حمین کو ثار اللہ کمنا ہر گزیکمال نہیں ہے کیونکہ ثاراللہ کے الفاظ اول و آخر مجاز پر محمول ہیں جبکہ عیما یُوں کے ابن اللہ کے الفاظ مجاز پر محمول نہیں جبکہ عیما یُوں کے ابن اللہ کے الفاظ مجاز پر محمول نہیں دونوں میں زمین و آسان کا فرق پایا جاتا ہے۔ لہذا فدکورہ جملوں کو کسی بھی صورت میں مماوی قرار نہیں دیا جاسکتا۔

# امام موسیٰ کاظم علیہ السلام کو عسل کس نے دیا تھا؟

#### سوال ۳۱

کیا امام علی رضا علیہ السلام نے اپنے والد امام موی کاظم علیہ السلام کو عنسل دیا تھا؟ اس سلسلے میں اگر کوئی روایت مرقوم ہے تو بیان فرمائیں جبکہ مشہور ہے ہے کہ امام موی کاظم نے جو کہ امام علی رضا سے بوے خصل دیا تھا۔ آیا اس بات کی روایت سے تائید ہوتی ہے؟

#### يوا<u>ب</u>

روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام موکیٰ کاظم علیہ السلام کو سلیمان نے کہ آپ کے چپاؤں کے بیٹوں میں تھا، عنسل دلایا تھا اور اس نے ہی آپ کو کفن دلایا اور اس نے ہی آپ کو دفن کرایا تھا۔ اور امام علی رضاً طے الارض کر کے بغداد تشریف

ا فرقد واقتنیه کابید عقیدہ تھا کہ الم موئی کاظم کی وفات ہی شیں ہوئی وہ صرف ہماری نگاہوں سے او جمل ہوئے ہیں اور قرمت قیامت کے وقت وہ ظہور کریں مے اور ونیا کو عدل و انساف سے بھر دیں مے بیر دیں میں رضاً کی امامت کا مشکر تھا۔ (من المترجم عفی عند)

ر بھی اللہ کا میں ارادہ ہے کہ وہ تم سے ہر قتم کی ناپاکی کو دور رکھے اور حمیں اس طرح پاک ویاکیزہ رکھے جو پاک دیاکیزہ رکھنے کا حق ہے۔"

آیت بالا وو حصول بیل منظم ہے۔ اس کا پہلا حصہ ازداج سے خطاب پر مبنی کے بور اس کا ووسر احصہ البیت سے خطاب پر مشمل ہے جو حضرت محمر، علی و فاطمہ، حسن و حیین علیم السلام ہیں (آیت کے پہلے جے بیل جمع مونث حاضر کی ضمیریں استعمال کی گئی ہیں۔) اور یمال ضمیر جمع ندکر "عنکم" سے خطاب کیا گیا ہے۔

(ہال یہ ج ہے کہ یہ آیت ازواج کے تذکرہ کے ذیل میں وارو ہوئی ہے گر قرآن مجید کے طالب علم اس حقیقت سے خوبی آشنا ہیں کہ سیاق آیات سند نہیں ہو تا۔ اس لئے کہ قرآن باقاعدہ کوئی تالیف و تصنیف نہیں ہے کہ اس میں ان باتوں کا فاظ رکھا جائے۔ اس میں ایسے بے شار مقامات ہیں جمال ایک تذکرہ کے وسط میں عواسرا تذکرہ شروع ہو جاتا ہے اور پھر بات بلٹ کروہیں پینچ جاتی ہے۔ از مترجم)

آیت تطیر ہر چھ ازواج سے خطاب سے متصل بے لیکن یہ حضرت ام سلم اسلم میں نازل ہوئی تھی۔ صاحب غایة الرام نے کتب المحت سے اکتالیس اور سلم میں نازل ہوئی تھی۔ صاحب غایة الرام نے کتب المحت سے آت اسلم شیعہ سے چو نتیس روایات نقل کی ہیں اور تمام روایات کا ظلامہ کی ہے کہ آیت مسلم علیحدہ نازل ہوئی اور یہ المبیت سے مخصوص ہے جو پانچ نفر ہیں بطور نمونہ ملاحظہ فرنا کمن :

 حضرت احمد من موسی کاظم کے فرزند اکبر ہونے کی روایت نظر قاصر ہے میں گزری اور کتب رجال وانساب میں اجمیں کھیاگیا۔

## آیت تطمیر کے مصداق کون بیں؟

#### سوال ۳۲

سور احزاب من ارشاد خداوندی ہے:

إِنَّمَا يُويِنْدُاللَّهُ لِيُنِهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطْهِرِ كُمْ تَطْهِيْرًا. (الاحزاب ٣٣)

"اے البیست"! اس اللہ كا اراوہ بيہ كه تم سے ہر ناپاكى كو دور ركھے اور تنهيس اس طرح پاك و باكيزہ ركھے جو پاك و پاكيزہ ركھنے كا حق ہے۔"

ملوران المسعد كتے بيں كہ اس آيت كا سياق و سباق ازواج پيغير كے لئے ہدا كا سياق و سباق ازواج پيغير كے لئے ہدائى كے آيت تطبير ہم ازواج كے حق ميں ہے۔ آپ سے درخواست ہے كہ اس منظے كى وضاحت فرماكيں۔

#### <u> جواب</u>\_\_\_\_

آیت تطمیر ۳۳ ویں آیت کا ایک حصہ ہے اور پوری آیت یہ ہے:

وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ ٱلاُولَٰى وَ اَقِمْنَ الصَّلاَةَ وَ الِيْنَ الرَّكُوةَ وَاَطِعْنَ اللّٰهَ وَ رَسُولُهُ إِنَّمَا يُرِيْدُ اللّٰهُ لِيُلْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ اهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْرًا.

"اورتم این تمرول بیل بیشی رود اور پہلی جاہلیت جیسا مناؤ سنگھار نہ کرو اور نماز قائم کرو اور زکرہ اداکرو اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ اے اہلیت !

177

تعلیدا" کی آیت نازل فرمائی۔ رسول خدا نے چادر کے جے کو پکڑ کر الن پر چادر کے جے کو پکڑ کر الن پر چادر کی ہے۔ پہلائی اور اینے ہاتھوں کو آسان کی جانب بلند کر کے کما: پروردگار! بید میرے الجیب اور خاص افراد بیں الن سے ناپاکی کو دور رکھ اور انہیں اس طرح سے پاک و پاکیزہ رکھ جیسا کہ پاکیزگی کا حق ہے۔ اس وقت میں نے جرے سے سر اٹھا کر کما: یارسول اللہ ! گیا میں ہی آپ کے ساتھ شامل ہوں؟ تورسول خدائے فرمایا: تممار النجام خیر ہے۔ تممار النجام خیر ہے۔ تممار النجام خیر ہے۔

او تعیم کی روایت میں ای طرح ہے کہ ام سلم فرماتی ہیں کہ میں نے کہا: پورسول اللہ اکمیا میں المبریت میں نمیں ہوں؟ رسول خدا نے فرمایا: تم راہ خمر پر ہو، تم افداج تیخیر میں ہو۔

"رجس" ہے معنوی نجاست اور روحانی آلودگی اور قلب کی دوسری ہماریال
مثل کفر، شرک، نفاق، تکبر، خود پیندی، حمد اور ویگر اخلاق رذیلہ مراد بیں جو تنگی
سینہ سے پیدا ہوتی بیں اور اللہ تعالی نے آیت تطبیر میں سے فیصلہ کردیا ہے کہ رجس
سینہ سے بیدا ہوتی بیں اور اللہ تعالی نے آیت تطبیر میں سے فیصلہ کردیا ہے کہ رجس
سے جتنے بھی ارکان بیں وہ سب کے سب الجیس سے دور بیں اور رجس کی جائے اللہ
نے انہیں طمارت عطاکی ہے جس میں تمام فضائل عالیہ شامل ہیں۔ اللہ نے الجیت کو
تنگی سینہ سے محفوظ رکھا اور اس کی جائے سینہ کی وسعت عطاکی اور روح کی بلدی
عطاکی۔ اللہ نے ان ذوات عالیہ کو عظمت نفس، صفائے باطن، حقیقت بینی عطاکی
ہے اور انہیں ہر شم کی آلودگی اور سج روی اور سر کشی سے محفوظ رکھا ہے اور ای چیز کو
صصت کما جاتا ہے اور نبوت و اہامت کے لئے عصمت پہلی شرط ہے۔

(الغرض آیت تطیر البیت کی عصمت و طمارت کو ظاہر کرتی ہے اور اگر البیت کی عصمت و طمارت کو ظاہر کرتی ہے اور اگر البست کی بید بات مان کی جائے کہ اس آیت میں ازواج شامل ہیں تو خدارا ہمیں بتایا جائے کہ کیا خود البسست ازواج کو معصوم مانتے ہیں؟ اور اگر کوئی مخص خواہ مخواہ کی

فاطمہ اور حسین کو جمع کرلیا تھا۔ یک بات صحیح ترفدی اور مند احمد میں بھی پائی جاتی ہے بلکھ تغییر طبری میں ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ جناب ام سلمٹ نے زیر کہاہ آنے کی ورخواست کی تو رسول اکرم نے فرمایا: تممارا انجام طیر ہے لیکن چاور میں تمماری مخوائش نہیں ہے۔ مترجم)

انن مباغ مالی نے فسول المحمد میں اور واحدی نے اسباب النزول میں اپنی سندے حضرت ام سلم (دوجہ پیغیر اکرم سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کما:

إِنَّ رَسُولَ اللهِ (ص) كَانَ فِي بَيْتِهَا فَاتَتْهُ فَاطِمَةُ بِبُرْمَةٍ فِيهَا حَرِيْرَةٌ فَقَالَ لَهَا ادْعِيْ زَوْجَكِ وَ ابْنَيْكَ. قَالَتْ: أَمُّ مَلَمَةَ فَلَاَخُلُواْ عَلَيْهِ فَجَلَلُواْ يَأْكُلُونَ مَعَهُ وَهُوَ عَلَى مَنَامَةٍ لَهُ عَلَى دُكَانِ تَحْتَهُ كِسَاءٌ خَيْبَرِى قَالَتُ: وَآنَا أُصَلِي فِي الْحُجْرَةِ وَهُوَ عَلَى مَنَامَةٍ لَهُ عَلَى دُكَانِ تَحْتَهُ كِسَاءٌ خَيْبَرِى قَالَتُ: وَآنَا أُصَلِي فِي الْحُجْرَةِ فَانَزُلَ اللهُ تَعَالَى "إِنَّمَا يُرِيْدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّحْسَ اَهْلَ الْبَيْتِ وَيَطْهِر كُمْ لَطُهِيْرًا" قَالَتْ: فَآخَذَ فَصْلَ الْكِسَآءِ فَقَتْنَاهُمْ بِهِ ثُمَّ آخُرَجَ يَدَهُ فَٱلُولَى بِهَا إلى السَّمَآءِ ثُمَّ الرِّحْسَ وَ السَمَآءِ ثُمَّ اللهُ اللهُمُ هُولُآءِ اَهْلُ بَيْتِي وَ خَاصَّتِيْ فَاذَهَبُ عَنْهُمُ الرِّحْسَ وَ السَمَآءِ ثُمَّ اللهُ عَلَى اللهُمُ هُولُآءِ اَهْلُ بَيْتِي وَ خَاصَّتِيْ فَاذَهَبُ عَنْهُمُ الرِّحْسَ وَ السَّمَآءِ ثُمَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ الْعَمَالُ والبِبِ الْعَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب التَّهُ الذَي لِلْ عَيْدِ إِلَى خَيْدٍ (الفصول المهمه صُ٢٥٥ عَلَى العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِب العَمَالُ والبِهِ العَمَالُ والبِب

"اکی مرتبہ جبکہ رسول خدا میرے گریں تھے، حضرت فاطمہ ایک پھر کی ہاندی کے ہاندی کے ہاندی سے مرتبہ جبکہ رسول خدا میرے گریں ہوا کھانا تھا۔ رسول خدا نے بربایا: اپنے شوہر اور بیٹوں کو بلالاؤ۔ چنانچہ تمام حضرات آئے اور رسول خدا کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھانے گئے۔ رسول خدا اپنے گدے پر بیٹھ سے جس کے بنچ خیبری چاور تھی اور میں اس وقت کرے میں نماز پڑھے میں مصروف تھی۔ اس وقت اللہ تعالی نے "انعا برید الله لیدھب عنکم الرجس اهل البیت ویطھر کم

ضد بھی کرنا چاہے اور ان کے لئے مقام عصمت کا دعویٰ کرے تو ہم کمیں مے کہ اگر ادواج معصم تحیں اور ان کے کہ اگر ادواج معصوم تحیس تو مورو تحریم کی آیات کی مخاطب کون تھیں ؟ مترجم)

المست میں سے اکثر علاء کا فیصلہ یہ ہے کہ آیت تعلیر خمسہ نجاء کے ساتھ مخصوص ہے البتہ عکرمہ و مقاتل اور عروہ بن نیر جیسے افراد کا قول یہ ہے کہ آیت تعلیر ازواج پنجبر کے حق میں نازل ہوئی۔

اس کے جواب میں ہم یہ کتے ہیں کہ ہماری نظر میں عکرمہ، مقاتل اور عروہ کی روایت کی کوئی اہمیت نہیں کیو نکہ خود المست علاء نے ان کے متعلق تصر ی کی ہے کہ یہ تینوں امیر المومنین علیہ السلام کے دخمن سے اور حضرت امیر پر تھت و دروغ کوئی سے پر ہیز نہیں کرتے تھے جبکہ فدکورہ افراد کے مقاملے میں حضرت امسلہ اور حضرت عاکشہ کی یہ وضاحت موجود ہے کہ چنجبر اکرم نے آیت تعلیم میں ازواج کو شامل نہیں کیا۔

اگر اس صف کے متعلق یہ اعتراض کیا جائے کہ یہ آیت ازواج کے تذکرہ کے ذیل میں نازل ہوئی ہے لیذااس سے ازواج مراد ہیں تو اس کے جواب میں ہم یہ عرض کریں گے کہ قیات کا سیاق اور لظم اس وقت جمت ہوتا ہے جب اگلے اور پچھلے جملے میں لفظی اور معنوی مفائرت نہ پائی جاتی ہو اور آیت تطمیر میں یہ دونوں فرق موجود ہیں:

ا۔ جن آیت میں ازواج کو کاطب کیا گیا وہاں تمام ترمؤنث کے سینے استعال کے گئے۔ گئے اور جس آیت میں المورت سے خطاب کیا گیا وہاں نذکر کے سینے استعال کے گئے۔ اور جب تک ازواج سے خطاب جاری رہا اس میں حماب اور تمدید موجود تھی اور جب المورت سے خطاب ہوا تو اس میں شفقت و عظمت جملانے گی۔ یہ واضح فرق اس بات کی دئیل ہے کہ آیت کے شروع اور آخر کے کاطب ایک نہیں ہیں۔ اس بات کی دئیل ہے کہ آیت کے شروع اور آخر کے کاطب ایک نہیں ہیں۔

جنگوں اور صحراؤں سے نکال کر ایک مقام پر جمع کیا جائے گا۔

اور قران جيد كي ايك ووسرى آيت شي ارشاد خداوندي ب: ومَا مِنْ دَابَةِ اللهُ الل

نہ کورہ بالا دونوں آیات میں آپ نے ملاحظہ فرملیا کہ حیوانات کو محشور کیا جائے گا لیکن ان کے حشر و نشر کی تفصیل اور ان کے انجام کا قرآن جید میں کہیں تذکرہ موجود نہیں ہے اور ای طرح سے کسی متند روایت میں بھی اس کی وضاحت نہیں کی گئے۔ ای لئے حیوانات کے محشور ہونے کا اجمائی عقیدہ بی کافی ہے۔

علامہ مجلسی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب حق الیقین میں چند روایات نقل علامہ مجلسی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب حق الیقین میں چند روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وحوش کو محشور کیا جائے گالور وہ بارگاہ احدیت میں اپنے اوپر روا رکھے جانے والے ظلم وستم کی شکانت کریں گے۔ اس کے علاوہ کچھ اور جانوروں کو ویگر مصلحوں کی وجہ سے محشور کیا جائے کا اور بھم کا گری جانور مثلاً باقد صالح "، اصحاب کف کا کتا، حضرت یوسف کا ہمیزیا اور بھم باحور کا گدھا جنت میں جائیں گے۔ گر تمام جانوروں کا محشور ہوتا روایات سے ثابت ہمیں ہوتا۔ اس لئے اکثر شیعہ متکلمین نے ہیں موضوع پر اجمانی گفتگو کی ہے اور کس نے ہمی اس کی جزئیات کا تذکرہ نہیں کیا۔

تقيير منج مين ندكور ہے كه وحوش كو محدور كيا جائے كا اور قصاص و عوض

# محث معاد (قیامت)

کیا جانور اور پر ندے بھی قیامت میں اٹھائے جائیں گے؟

سوال ۳۳

قیامت کے ون انسانوں کا اشمنا تو بھٹی ہے۔ آیا جانور اور پر عمے بھی قیامت کے ون اٹھائے جائیں گے؟ اور اس معمن میں بیہ بھی واضح کریں کہ روح باتی رہنے والی چیز ہے تو پر عدول اور جانورول کی روح کا ٹھکانہ کمال ہوگا؟

<u> بواب</u>

عالم آخرت اور اس کی تغییلات کا تعلق بدیادی طور پر باحد الطبیعات سے ہے اور اس کے علم کا ذریعہ صرف وحی ہے اور عالم آخرت کی اطلاعات کا ماغذ قرآن مجید اور ذوات قدسیہ کی احادیث ہیں اور آن میں حیوانات و طیور کی بظاہر تغییل نظر شیں آئی۔ اس کے متعلق ایمانی اعتقاد عی کافی ہے۔

قر آن جيد من ارشاد خداوندي ب: وَإِذَا الْوُحُونَ فَ حُشِورَتْ. (الْتَحويُ ٥) "اورجس وقت جانورول كو اكتماكيا جائ كال-"

اس آیت مجیدہ کے متعلق کھ مغرین نے لکھا ہے کہ اس آیت مجیدہ میں قیامت سے کہا کا قدرہ کیا گیا ہے اور مقصد یہ ہے کہ قیامت سے قبل جانوروں کو

كرنے كى سعادت حاصل كرتے ہيں۔

این مسئلے کا بنیادی کت ہے کہ دلائل عقل و نقل اور قرآن و حدیث سے علمت ہے کہ وال کل عقل و قبل اور قرآن و حدیث سے علمت ہے کہ عمل عالم افراد اور ایسے لوگ جن پر جمت تمام نمیں استے عدل کی وجہ سے چھوٹے ہے اور پاگل افراد اور ایسے لوگ جن پر جمت تمام نمیں ہوگی انہیں بغیر کمی حاجت کا لمہ کے عذاب نمیں دے گا۔ ایسے افراد کو اللہ تعالی قیامت کے دن یا تو مقل دے کر ان کی آزبائش کرے گا اور پھر اس آزبائش کے بعد این کی جزارت کی جاد مزاکا فیصلہ کرے گا یا پھر جنت و جنم کے در میان انہیں مقام اعراف میں این کی جزارت فرمائے گایا پھر انہیں جنت کے بست مقام میں رہائش عطا کرے گا۔

ورایت کی ہے کہ الاملام کلینی نے ایک حدیث صحیح میں زرارہ سے روایت کی ہے کہ میں نوارہ سے روایت کی ہے کہ میں میں میں میں المام سے پوچھا کہ جو ہے بلوغت سے قبل مر جاتے ہے اللہ المام کیا ہوگا؟

الم جعفر صادق نے فربلیا کہ رسول اکرم سے ان کے متعلق ہو چھا گیا تھا تو اللہ اسٹ قربلیا تھا کہ ان کے متعلق اللہ بہتر جانتا ہے کہ انہوں نے بوے ہو کر کیا کرنا اللہ ان کے متعلق اللہ بہتر جانتا ہے کہ انہوں نے بوے ہو کر کیا کرنا گیا تھا کہ ان کو علم غدا کے میرد کردو۔ یہ سب خدا کی صوابد یو پر متحصر ہے جاہے توان سے فضل کا معالمہ کرے۔ " افراد کے متعلق بعض روایات میں نہ کور ہے کہ یہ الل بہشت کی ایم انہوں وہ غدمت دشوار محسوس نہ ہوگی اور وہ الل بہشت کی فدمت کریں کے اور انہیں وہ غدمت دشوار محسوس نہ ہوگی اور وہ الل بہشت کی فدمت جالا کر لذت محسوس کریں گے۔ جیسا کہ ملا تکہ خدمت جالا کر لذت محسوس کریں گے۔ جیسا کہ ملا تکہ خدمت جالا کر لذت محسوس کریں ہے۔ جیسا کہ ملا تکہ خدمت جالا کر لذت محسوس

اس مقام پر ہم یہ داضح کرنا ضروری سیجے ہیں کہ جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ معمن کے دالدین مومن کے متعلق ہے دور متعمن میں ایسے بی شامل ہیں جن کے والدین مومن

کے بعد انہیں خاک میں طادیا جائے گا۔ پھر کوئی جانور عرصہ محشر میں دکھائی نہ دے گا۔ البتہ پھے جانوروں کو بنی آدم کی خوشی کیلئے زندہ رکھا جائے گا۔ مثلاً مور اور پھے دوسرے پر ندول کو زیبائی کی خاطر باتی رہنے دیا جائے گا گر صحح ترین اور مشہور قول یہ ہے کہ کوئی بھی جانور باتی نہیں رہے گا۔ البتہ طا تکہ اور جنات و شیاطین کے متعلق علت ہے کہ وہ محشور ہول کے اور طا تکہ جنت میں جائیں گے اور جنات میں سے الل علت ہے کہ وہ محشور ہول کے اور طا تکہ جنت میں جائیں گے اور جنات میں سے الل ایمان جنت اور کافر دوز ت میں جائیں گے۔

البنة سوال يه ب كه جو جنات بهشت من داخل مول ك توكيا ان كو بهى بنى آوم جيها مقام الله كايا كجه فرق موكا-

بعض علاء کا خیال ہے کہ اسمیں جنت میں بنبی آدم کی بہ نسب پہت مقام مے گا ہو نبیت بہت مقام اعراف میں ملاء کا در بعض علاء کہتے ہیں کہ اسمیں جنت و دوزخ کے پیج مقام اعراف میں ممسرلاجائے گا۔

ہم سجھتے ہیں کہ قول اول زیادہ صحیح ہے بکوئکہ سور وَ رحمٰن میں جنت اور نعمات جنت کے متعلق انسانوں اور جنات دونوں کو یکسال مخاطب کیا گیا ہے۔

"متعصف" كون بين؟

|                                                | سوال ۱۳ ۳ |
|------------------------------------------------|-----------|
| . "كون بي اور ان كے حشر لور براك كيفيت كيا ہوگ | Les Bran  |
|                                                | جواب      |

ہم عدل کے زیر عنوان سوال ششم میں اس مئلہ کو بیان کر چکے ہیں۔ البت یاں مزید وضاحت کے لئے علامہ مجلیؓ کی کتاب حق الیقین سے آیک اقتباس چیش

ای سوال کو ند کورہ مكرين معاونے دوسرے رنگ ميں يول پيش كيا ہے: العدائ عمرے لیکرانتائے عمر تک انسانی اجزاء میں تغیرو تبدل کاعمل جاری مناہد تو قیامت کے ون جب انسان محشور ہوگا تو کیا تحلیل شدہ اجزاء سمیت محشور اب آگریے کما جائے کہ وہ تحلیل شدہ تمام اجزا کے ساتھ محشور ہوگا تو پھر پر معلوں ہونے والا مخص ایک بہاڑ کی مانند و کھائی دے گا جو کہ انتائی مطحکہ خیز ہے و مراس میں ایک قباحت یہ بھی ہے کہ انسان کے تحلیل شدہ اجزا اس کی زندگی میں بی مخلف شکل و صورت اختیار کر چکے تھے۔ مثلاً ایک مخص کے نضلے نے خاک کی صورت اختیار کرلی اور کھر اس خاک نے گھاس کی صورت اختیار کرلی اور وہ گھاس سمی جانور کی غذاین گیا اور مجروه جانور کسی انسان کی غذاین کر اس کا جزوبدن بن گیا تو مجمر یہ طے کر لیا جائے کہ ہر انسان اپنے تحلیل شدہ اجزا کے ساتھ محشور ہوگا تو اس و انسان کے اجزا من بدلنے کے بعد سمی دوسرے انسان کے اجزا من سے ہول گے و اجزا جو کسی ووسرے انسان کے اجزا میں بدل سے ہوں گے وہ اس سے علیحدہ الرك يمل انسان ميں ضم كروئے جائيں كے اور اے محشور كيا جائے گا؟ اور آگر بالفرض ایبا ان بھی لیا جائے تو اس سے پہلا انسان تو اینے تحلیل شدہ اجزا کے ساتھ محشور ہو جائے گا دوسرا انسان اپنے اجزائے اصلی کے بغیر کیسے

اور اگرید کما جائے کہ انسان صرف اپنے ان اجزا کے ساتھ محشور ہوگا جو موت کے وقت اس کے ہمراہ تھے تو پھرید سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس ذریع سے یہ ممکن ہے کہ اس نے تعلیل شدہ اجزا کے ساتھ عباوت کی ہواور جن اجزا کو وہ لے کر مرا ہو ان اجزا کے ساتھ اس نے خداکی نافرمانی کی ہویا اس کے برعکس بھی معالمہ

نہ ہوں اور مومنین کے نابالغ چوں کے متعلق اجماع ہے کہ اللہ تعالی اہل ایمان کی خوشیوں کو ووبالا کرنے کی غرض سے ان کے چوں کو جنت میں ان سے المحق کردیگا۔

الکافی، من لا یحضر ہ الفقیہ اور کتاب التوحید میں امام جعفر صاوق علیہ السلام سے مروی ہے کہ مومنین کے کم بن ہے آگرچہ عمل میں قاصر تھے کیونکہ وہ مکلف نہ تھے لیکن اللہ تعالی ان کے والدین کی آنکھوں کو ٹھنڈ اکرنے کی خاطر انہیں ان کے والدین سے اللہ بن سے ملحق کردے گا۔

آ کل و ما کول کا حشر نشر اور نواب و عقاب

سوال ۵ س

آکل وماکول کے حشر نشر اور ٹواب و عقاب کی وضاحت فرمائیں۔

<u> جواب</u>

بعض منكر معاد فلاسفه فے قیامت كے ون دوبارہ اٹھائے جانے پر آكل و ماكول كى حث كى توش ماكول كى حث كى كوشش ماكول كى حث كى كوشش كى تقى ان كى وليل كا ماحصل يہ ہے :

ہم فرض کرتے ہیں کہ ایک انسان نے دوسرے انسان کو کھالیا اور وہ اس کا جزوبدن بن گیا۔ اب آگر قیامت کے دن اللہ کھانے والے کو اس کے پورے اجزائے بدن کے ساتھ محشور کرے تو صرف کھانے والا علی محشور ہو سکے گا اور جے اس نے کھایا تھا وہ ہر گز محشور نہ ہو سکے گا کیونکہ وہ تو اس کا جزوبدن بن چکا تھالہ اور آگو اللہ اے محشور کرے جے دوسرے نے کھالیا تھا تو کھانے والا محض پورا محشور نہ ہو سکے گا کیونکہ اس سے اس کا جزوبدن تو علیحدہ کرلیا گیا ہے۔

مقام پر ہوں یا منتشر ہو بھے ہول اور اگر مرنے والے کے اجزائے اصلیہ منتشر ہو بھے ہوں کے اور اللہ تعالی اپنی تدرت کا ملہ اور حکمت ہوں کے اور اللہ تعالی اپنی تدرت کا ملہ اور حکمت شاملہ سے ان منتشر اجزاکو کیجا کرے گا اور اسے عرصہ محشر میں محشور فرمائے گا۔

### ثولب اعمال

سوال ۳۶

بعض اعمال کا بہت زیادہ ٹواب میان کیا گیا ہے۔ جے انسانی ذہن تنلیم کرنے پر آبادہ ضیں ہوتا اور انسان یہ سوچے پر مجور ہو جاتا ہے کہ اس ٹواب سے آخر استفادہ کیے کیا جائے گا۔ مربانی فرما کر اس مسلے کی وضاحت فرما کیں۔

چولب

انسان بیت ی وجوہات کی متابر مظالطہ کا شکار ہو جاتا ہے۔ ان میں سے ایک وجہ یہ ہی ہے کہ انسان عالم برزخ اور عالم آخرت کا اپنی ای موجود دنیا سے موازنہ کرنے لگ جاتا ہے اور وہ یہ سجمتا ہے کہ عالم آخرت ہی اس عالم کی طرح سے ہے۔ اس لئے وہ عالم آخرت کی بہت کی باتوں کو حقیقت سے دور سجھنے لگتا ہے۔ جبکہ حقیقت نویہ ہے کہ ہم عالم کی اپنی علیحدہ علیحدہ وسعت ہے اور ہر عالم کی وسعت و علی دوسرے عالم کی وسعت و تنظی کے ماوی نہیں ہے۔

اس کی مثال ہوں سمجھیں کہ جو چہ رحم مادر میں ہے اگر بالفرض اسے یہ کما جائے کہ جس مقام پر تو موجود ہے یہ بالکل تک ہے اور چند روز بعد تو ایک ایسے عالم میں قدم رکھے گا جو اس سے اربول گنا ہوا ہے اور اس عالم میں تجھے رہائش کے لئے مکان کی ضرورت ہوگا اور وہال تیرا مکان تیرے اس مکان سے لاکھول گنا وسیع ہوگا

مكن ب تواب أكر الله الله فض كو ثواب دينا چاہ تو ثواب كا لطف تواس كے وہ اجزا اٹھائيں مجے جنہوں نے معصيت كى تھى اور اطاعت كرنے والے اجزا تو ثواب سے محروم رہ جائيں كے اور يول غير مستحق فائدہ حاصل كرنے ميں كامياب ہوجائيں كے لهذا اس سے عامت ہوتا ہے كہ قيامت كے دن دوبارہ اٹھنا سرے سے بى غير منطق ہے۔ انتھى قولھم

فلاسفہ اسلام نے منکرین معاد کے اس سوال کا ہر دور میں جواب دیا ہے اور ان فلاسفہ اسلام میں خواجہ نصیر الدین طوی کو ممتاز مقام حاصل ہے۔ انہوں نے اپنی کتاب " تجرید الکلام" میں اس شبہ کا جواب ویتے ہوئے کھا: "ولا یجع اعادة فواضل المکلف."

محقق علیہ الرحمہ کے اس فرمان کی توضیح میہ ہے:

ہر انسان میں کھے اجزائے اصلیہ موجود ہوتے ہیں جو عمر کے ابتدائی حصے سے

الے کر آخری سا نبول تک اس کے ساتھ قائم رہتے ہیں اور ان میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوتی۔ اس کے علاوہ ہر انسان میں کچھ زائد اجزا ہوتے ہیں جو کہ ہمیشہ تخلیل ہوتے رہتے ہیں اس کا اندازہ ہم ایک لاغریمار محض کو دکھ کر کر سکتے ہیں اور ہمیں خوبی محسوس ہو سکتا ہے کہ اس کے کتنے اجزائے تخلیل اس سے رخصت ہو بچکے ہیں اور قیامت کے وان ہر محض اپنے اجزائے اصلیہ کے ساتھ محشور ہوگا اور تخلیل ہونے والے اجزائے کے ساتھ محشور ہوگا اور تخلیل ہونے والے اجزائے اصلیہ کے ساتھ محشور ہوگا اور تخلیل ہونے انسان کو کھا جائے تو کھائے جانے والے محض کے اجزائے اصلیہ جدا جدا ہیں اور انسان کو کھا جائے تو کھائے جانے والے محض کے اجزائے اصلیہ جدا جدا ہیں اور اجزائے اصلیہ نہ تو زندگی کے کسی حصے میں تخلیل ہوتے ہیں اور نہ بی ان میں کوئی تبدیلی رونما ہوتی ہے۔ اور قیامت کے دن جب اللہ تعالیٰ نم دوں کو زندہ کرے گا تو ہر محض اپنے اجزائے اصلیہ کے ساتھ محشور ہوگا خواہ اس کے اجزائے اصلیہ ایک

ورس كى نفس كو معلوم نيس ب كه اس كے لئے كياكيا خلى چم كا سامان جمیا کرر کما مما ہے جوان کے اعمال کی جزاہے۔"

تناسخ (آواگون) كا ابطال

سوال ٣٤ -تنامخ كا باطل مونا ثامت فرمائيس-

تائے کے املال سے بحبل تائے اور اس کے متعلق مخلف نظریات کا جائزہ لیتا

عاع ے مرادیہ ہے کہ ایک جم کے مرتے کے بعد اس کی روح کا ودسرے جم میں ساجانا اور اس دنیا میں مختلف صورت میں نمودار ہونا۔ اس نظریے کے قائل افراد کی جارفتمیں ہیں:

ان لوگوں كا خيال ہے كہ ہر مرتے والے مخص كى روح كى دوسرے محض میں منتقل ہو جاتی ہے۔ اگر کوئی مخض نیک ہو تو اس کی روح کی باوشاہ یا وزیر کے جمین نمودار ہوگی اور وہ عیش د آرام کرے گا اور اگر کوئی مخص بد کار ہو تو اس کی روح سمی ایسے محض میں منتقل کردی جائے گی جمال وہ تمام زندگی ذلت و خواری کا شکار رہے گا۔

٧\_ منوعيه: ال كروه كاخيال ب كه انساني روح بدن سے جدا ہونے كے بعد جانوروں اور حشرات کے جم میں منقل ہو جاتی ہے۔ مثلاً اگر کسی مخص نے دنیا میں ا چھے کام کئے ہون کے تو اس کی روح کئی مفید جانور کے جسم میں داخل ہوگی مثلاً اور اس عالم من تخفي ابنا نان و نفقه خود تلاش كرنا هوگا اور تخفيم ابنا لباس بهي خود خریدناپڑے گا۔ تو کیار حم مادر میں رہائش پذریے کے لئے یہ تمام تر باتی انہونی قرار نہ پائیں کی اور کیا وہ ان تمام باتوں کو عقل سے بعید تصور نہ کرے گا؟

بقنینا وہ چہ ان تمام باتوں کو عقل دشمنی کے تقاضوں پر محمول کرے گا کیونکہ جس دنیا میں وہ مقیم ہے وہ انتائی نک نے ادر وہ اسے اینے لئے کانی اور وسیع تصور كئے ہوئے ہے۔ توكيا يے كے اس طرح سجفے سے دنیا كى وسعت سمت جائے كى؟ ہر گز نمیں۔ دنیا کی وسعت اپنی جگہ پر قائم رے کی البتہ ہم یہ کہیں گے کہ اس میں اس بے بے چارے کا بھی قصور نہیں ہے کیونکہ اس نے وسیع و عریض دنیا کو دیکھائی نہیں ہے اے تواپی ہی دنیا یوی نظر آرہی ہے۔ جس طرح ہے کوئیں کا مینڈک سمندر کی وسعت کا تصور نہیں کرسکتا اس طرح سے اس دنیا میں رہتے ہوئے ہم عالم برزخ اور عالم آخرت کی وسعت کا بھی تصور جس کر سکتے۔ مگر ہارے تصور نہ كريكنے كے بادجود اس كى وسعت ميں كوئى كى داقع نہيں ہوگى۔اس كى وسعت بدستور قائم ودائم رہے گی۔

می وجہ ہے کہ آج عالم طبیعات کے زندان میں محبوس افراد جمران ہو کر کتے ہیں کہ بہشت کے اتنے لیے چوڑے محل اور بہشت کے کھانوں کا اتا کمبا مینو اور شراب طہور اور اتنی کثیر حوروں سے ایک انسان کیے استفادہ کرسکے گا۔

اس تعجب و جمرانی کی اصل وجه می ہے کہ جاری ردح اس جمان میں مقید ہے۔ ابھی تک اسے خود اپنی عظمت اور عالم آخرت کی وسعت کا اندازہ بی نہیں ہے۔ اس لئے وہ عالم آخرت کی وسعت کو تعجب کی نگاہ سے دیمیتی ہے۔

الله تعالى في قرآن مجيد من ارشاد فرمايا: فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفِي لَهُمْ مِنْ فُرُّةً أَعْيِنِ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ. (تجده ١٤)

اس کے فیق سے فیضیاب ہونے کی اس می شرط ہے کہ ظرف میں قابلیت اور استعداد ہونی جائے۔

اب آگر عام یعنی ہے جم کے عقیدہ کو تسلیم کرایا جائے تو پھر مجیب مور تحال پیدا ہوگی کیونکہ جب کوئی جنین رحم مادر میں ردح کے قابل ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ ایک مرے ہوئے مخص کی ردح کو اس میں داخل کر دیتا ہے اور یون ردح کا دو اجمام سے تعلق قائم ہو جاتا ہے اور ردح دو اجمام کی متحمل قرار پاتی ہے جبہ ہر انسان بالبداہت یہ محسوس کر سکتا ہے کہ وہ دو اجمام سے مرکب نہیں ہے وہ ایک بی جم سے عبارت ہے۔

س۔ بدن ہدر تج اپنی ہیمیل کے مراحل طے کرتا ہے اور ایک طویل وقت کے بعد مرحلہ کمال پر پہنچا ہے۔ ای طرح سے نفس انسانی بھی بدن کے اتصال کی وجہ سے قدر یجی طور پر کمال کے مراحل طے کرنے میں مصروف رہتا ہے اور اب فرض کریں کہ ایک کائل العر مخص پر موت واقع ہوئی تو یقینا جسے اس کی عرکائل تھی اس کریں کہ ایک کائل العر مخص پر موت واقع ہوئی تو یقینا جسے اس کی عرکائل تھی اس طرح سے اس کی روح اور نفس بھی درجہ کمال کو پہنچے ہوئے تھے اور پھر اللہ نے اس ورجہ کمال کو پہنچ ہوئے جم میں واخل کردیا تو اس صورت میں جارا سوال ہے ہے کہ نفس کائل کو نا قص بناکر بدن نا قص کے ساتھ متحد کرنا کیے درست ہو سکتا ہے؟

ہم سیھے میں کہ تائ کے ابطال کے لئے اسے بی دلاکل کانی ہیں۔ اب ہم ذرا دوسرے رخ سے تائ کا ابطال کرنا جائے ہیں۔ شرح مقدس میں دو هم کے منع متائے گئے ہیں۔ شرح مقدس میں دو هم کے منع متائے گئے ہیں۔ ایک "منع دنیوی" اور دوسرا" منع اخروی"۔

"منخ د نیوی" یہ ہے کہ خداوند عالم نے نوع بحر میں سے ان افراد کو جو باغی ہو گئے تھے، یدگی سے مرکثی کرتے تھے، صفات ردیلہ ان کے باطن میں جر پکڑ چکے

اس کی روح محور نے ، گائے ، ہمین کے اجمام میں نمودار ہوگی۔ اور آگر کسی نے برے کام کئے ہول کے آواس کی روح بدضت جانوروں کے قالب میں داخل کروی جائے گا مثلاً اسے کتے یا خزیر کے جسم میں نظل کرویا جائے گا جمال وہ اپنے سابعہ جنم کے گاناہوں کا کفارہ اواکرے گا۔ •

سو فسوئیہ: اس گروہ کا خیال ہے کہ انسانی روح نباتات اور گھاس پھوس کی صورت میں نیا جم لیتی ہے۔

سم۔ رسوئیہ: اس سروہ کا خیال ہے کہ انسانی روح جمادات بھروں وغیرہ کی صورت میں نیا جنم حاصل کرتی ہے۔

ند کورہ چار نظریات کے علادہ بھی بعض لوگوں نے عجیب و غریب تو جیمات پیش کی بیں جن کے تذکرہ کی چندال ضرورت نہیں ہے لور نتائ کے متعلق المارا دوٹوک فیصلہ بیہ ہے کہ اس نظریے کی تمام اقسام باطل ہیں۔ کیونکہ:

ا۔ یہ نظریہ وین اسلام بلحہ ویکر تمام آسانی نداہب کے بیادی عقائد کے خلاف
ہے کیونکہ تمام آسانی نداہب کی بیادی تعلیم یہ ہے کہ مرنے کے بعد انسانی روح عالم
مرزخ میں خفل ہوتی ہے اور پھر جب قیامت قائم ہوگ تو روح اپنے سابقہ دنیاوی
بدن میں نمودار ہوگی جبکہ عقیدہ تمائ عقیدہ مرزخ و قیامت کی نفی پر قائم ہے۔ اس
عقیدہ کی رو سے اعمال کی سزاو جراائی دنیا میں نے جنم کے ذریعے مل جاتی ہے اور
جنت و دوزخ کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ لہذا شرع مقدس کی تمام مرابین اس نظر یے
جنت و دوزخ کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ لہذا شرع مقدس کی تمام مرابین اس نظر یے

۲۔ رجم ماور میں جب کوئی جنمن چار ماہ کا ہو جاتا ہے اور وہ اس قابل ہو جاتا ہے۔
کہ وہ نفس سے تعلق قائم رکھ سکے تو اللہ تعالیٰ اس کے لئے نئی روح پیدا کرو جا ہے۔
جو کہ اس میں حلول کرلیتی ہے کیونکہ مبدا فیاض ہے اس کے ہاں کوئی کمی شیس ہے

ور این بات کی وجہ کہ ان کو "مسوخات" کما گیا ہے ہے کہ منخ شدگان جو اور اس باک منظم شدگان جو منظم شدگان جو منظم اللہ منظم اللہ

### قیامت کی مختلف صور تیں

من انروی کے متعلق بینبر اسلام اور البیت طاہرین سے متعدد روایات متعدد روایات متعدد روایات متعدد روایات متعدد روایات متعدل ہیں جن کا ماصل ہے کہ قیامت کے دن انسان اپنی صورت ظاہرہ کی جائے اس صورت باطنیہ میں محشور ہوں مے جے انہوں نے اپنی خواہش و افتیار سے اپنی لئے متحب کیا ہوگا نہ کہ دیگر جسوں میں (جیسا کہ تابی کتے ہیں) بلحہ عین اننی جسموں میں جو ان کے نیوں کے مطابق ہوں کے اور اس صورت میں وہ کہانے جائیں گے کہ وہ کون ہیں اور انہوں نے کو نے عمل کئے تھے۔ بالفاظ دیگر یہ کما جاسک ہوگی ہے کہ قیامت کے دن لوگوں کی معنوی صورت ان کی ظاہری صورت پر عالب ہوگی ہور اس حقیقت کا اشارہ اس آیت: "یَوْمَ قَبْلَی السَّرَائِرُ" (طارق ۹)" جس دن باطن آھی کار کردیا جائے گا" میں کیا گیاہے۔

ای لئے گناہوں سے پر بیز کرنے والے اور اطاعت خدا جالانے والے افراد قیامت کے دن فرشتوں کی خوبصورتی کے ساتھ محشور ہوں گے۔

اس کے در میں پھے بدخت شیاطین کی شکل و صورت میں محفور کئے جائیں گے کو نکہ انہوں نے و نیا میں شیطنت اور اہلیسیت کو قائم کرنے کی مقدور ہم کو حش کی ہوگی اور بعض لوگ در ندول اور جانورول کی صورت میں محفور ہول کے اور پھے لوگ حشرات کی صورت میں جیسا کہ اللہ تعالی نے فرملیا: و مَحشرُوهُم یَومَ الْقَیامَةِ عَلَی وُجُوهِمِهِم .... (بنی امرائیل ۹۷) "اور ہم انہیں قیامت میں ان کی اصل صور تول کے مطابق محفور کریں مے۔"

سے اور گراہ اور گراہ کن ہو چکے سے تو تمام نوع بعر کی عبرت کے لئے ان کے عذاب میں جلدی کی گئی، ان کی ظاہری صورت میں تبدیلی کردی گئی اور انہیں ان کی باغی خصلتوں کے مطابق بلایا گیا۔ چنانچہ ان میں سے بعض بدر، بعض سور اور بعض کوں کی صورت میں من کرد کے گئے۔ جیبا کہ قرآن مجید میں فرمایا گیا ہے:

و جعل منهم القردة والخنازير. (سورة ما كده آيت ٦٠) "لور ال كو بدر لور سور بهاديا گيار"

اور اصحاب سبت کے بارے علی فربایا: فقلنا لھم کونو فردہ خاسئین (سور و بقر ہ آیت ۱۵) "ہم نے ان سے کما کہ ذلیل بعدر ہوجاؤر"

ظاہر ہے کہ "تا بی "جو کھے کتے ہیں یہ آیتیں ان کے خلاف جاتی ہیں کیونکہ ان کا فدہب یہ ہے کہ روح مر نے کے بعد حیوانات کے جم میں داخل ہوتی ہے جیسا کہ پہلے بتایا جاچکا ہے اور قرآن مجید نے جو کھے بتایا ہے وہ صورت اور بمیئت ظاہری کے تغیر سے عبارت ہے کہ جو گناہوں کی وجہ سے ان بدنوں پر ظہور پذیر ہوا جو شقی اننس سے کو انسانی صور توں میں سے اور خداو ند متعال نے انہیں اپنی قدرت سے حیوانات کی صورت میں تبدیل کردیا تھا، اس طرح کہ ان کے منے ہونے کے بعد ان کے اقارب آئے اور ان کو ان شکلوں میں دیکھنے پر بھی ان سب کو پہچان لیا اور منع شرگان نے بھی ان کو پہچان لیا اور منع شیس شیعت شیس کی بھی ان کو پہچان لیا۔ چتانچہ ان کے رشتہ واروں نے ان سے کہا کہ کیا تھی۔ شیس شیعت شیس کی گئی تھی اور منع شیس کیا گیا تھا؟ لیکن وہ جواب دینے کے قابل شیس سے اور جواب دینے نے قابل

اور اس بارے میں کثیر روایات ہیں کہ جن لوگوں کو بھی خدانے منے فرمایا وہ تمن دان سے زیادہ ونیا میں نہیں رہے اور بندر، سور اور تمام جولات جو اب پائے جاتے ہیں وہ حیوانات کی نسل سے ہیں نہ کہ نسل منے شدگان ہے۔

اللين على صورة القردة فالقتات من الناس و آمًا اللين على صورة المحتازير فقط اللين على صورة الحتازير فقط المشخت و آمًا المنكسون على رؤوسهم فأكلة الربا والمعمى المحالرون في المحكم و الصم البكم المفجرون باغمالهم واللين يمضغون بالمستهم فالملماء والقضاة اللين خالف اغمالهم أفوالهم والمقطعة الدين وارجلهم اللين في فردون الجيران والمصلون على جدوع من نار فالسعاة بالناس إلى السلطان واللين اشد نيا من الجيف فاللين يتمتعون بالشهوات والملكات ويمنعون حق اللين المدين المواليم والمؤلف المبلطان والمناهم واللين المحتورة ا

میری امت بی ہے وس حم کے لوگوں کو اللہ تعالی دوسرے انسانوں سے
علیمہ کرے گا اور ان کی صور توں کو تہدیل کر کے انہیں محضور کرے گا۔ ان بی سے
پکھ بدر کی شکل بی محضور ہوں کے لور پکھ خزر کی شکل بیں محضور ہوں کے لور پکھ
اس طرح سے محضور ہوں کے کہ ان کے پاؤں لور لور سر نیچے ہوں کے لور انہیں
اس طرح سے محضور ہوں کے کہ ان کے پاؤں لور اور سر نیچے ہوں کے لور انہیں
اس حال بی عذاب کی طرف کھیٹا جائے گا لور پکھ اندھے ہوں کے لور ٹاکم ٹوئیاں
ار بے ہوں کے لور پکھ کو تلے بیر سے ہوں کے چنہیں پکھ شعور نہ ہوگا لور پکھ اپنی
نبانوں کو چیار ہے ہوں کے لور ان کے منہ سے اول بی جائے بیپ نکل ربی ہوگ
نبانوں کو چیار ہے ہوں کے لور ان کے منہ سے اور امن افراد کی بدلا مردار سے بھی
نیارہ علی مردار سے بھی
نیارہ تا کی خوال کے ایمن لوگوں کو تادکول کے لیے قیص پہناتے جائیں کے لور
اسن افراد آگ کی شاخوں پر صلیب دیتے ہوئے ہوں گے۔

ا۔ بربات میں کتر چینی کرنے والے اور چیل خور افراد بندر کی منوعیت میں افعات میا کا مناوعیت میں افعات میا کا منافعیت میں افعات میا کی ساتھ میں گئے۔

ا۔ رزق حرام کمانے والے افراد خزیر کی صورت میں اٹھائے جائیں ہے۔

آیت بالا کے طمن میں ہمن منرین نے یہ جملے لکھے ہیں: "آئ علی المعیّدوانات المنکسّدة الووُوس." لین انہیں ان جانورول کی صورت میں محثور کیا جائے گا جن کے سر چکے ہوئے ہول گے۔

تینیر اسلام سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: إِنَّ اللَّهَ يُحْشِرُ النَّاصَ عَلَى يَعْبِر اسلام سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: اِنَّ اللَّهَ يُحْشِرُ النَّاصَ عَلَى يَوْلَ نِهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ایک اور صدیت میں آخضرت نے اس حقیقت کو ان القاظ سے میان قرمایا :

مَحْشَرُ النّامَ عَلَى صُورَةٍ حَسُنَ عِندُهَا القِردَةُ وَالْحَنَاذِيْرُ . "لُوگ قَامت ك وان

اللّی نیت اور باطن كے مطابق محثور ہول مے اور ان كی صور تول سے بعدر اور خزر كی صورت می معلوم ہوتی ہوگا۔" يعنی وہ بعدر اور خزر سے ہی بدتر صورت میں محثور ہول كے۔

الله تعالى في قرآن مجيد على فرمايا: يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصّورِ فَعُاتُونَ الْمُواجَا. (با١٨) جس ون صور بمونكا جائ كا تو تم كرده در كرده آدَك\_"

اس آیت مجیده کے همن مل تغیر مجمع البیان مل آخضرت سے مدیث منقول ہے کہ آپ نے فرایا: یُعضرُ عَشرَةُ اَصْنَافِ مِنْ اُمَّتِی اَشْتَاتًا قَدْ مَیْزَهُمُ اللّٰهُ مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ وَ بَدُّلُ صُورَهُمْ بَعْضُهُمْ عَلَی صُورَةِ الْفِرَدَةِ وَ بَعْضُهُمْ مَن تَحْتَ لُمْ یُسْحَبُونَ الْحَنازِیْرِ وَ بَعْضُهُمْ مُنکَّدُونَ وَ بَعْضُهُمْ صَنْمٌ بُکُمٌ لاَ یَعْقِلُونَ وَ بَعْضُهُمْ عَلَیْهُمْ وَ بَعْضُهُمْ مُنکَدُونَ وَ بَعْضُهُمْ مَنکَدُونَ عَلَی جُلُومِ مِنْ قَالِهِ مِنْ قَالُومِ مِنْ قَالُومَ مِنْ قَالُومُ مَن قَالُونَ وَ بَعْضُهُمْ اَسْبَدُ مَنْ الْوَالِمِ مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةِ بِجُلُودِهِمْ فَامًا مَن الْجِیْفِ وَ بَعْضُهُمْ یُلْبَدُونَ جَبَابًا صَابِعَةً مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةٍ بِجُلُودِهِمْ فَامًا فَتَا مِنَ الْجِیْفِ وَ بَعْضُهُمْ یُلْبَدُونَ جَبَابًا صَابِعَةً مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةٍ بِجُلُودِهِمْ فَامًا فَتَا مِنَ الْجِیْفِ وَ بَعْضُهُمْ یُلْبَدُونَ جَبَابًا صَابِعَةً مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةٍ بِجُلُودِهِمْ فَامًا فَتَا مِنَ الْجِیْفِ وَ بَعْضُهُمْ یُلْبَدُونَ جَبَابًا صَابِعَةً مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةٍ بِجُلُودِهِمْ فَامًا فَتَا مِنَ الْجِیْفِ وَ بَعْضُهُمْ یُلْبَدُونَ جَبَابًا صَابِعَةً مِنْ قَطْرَانِ لاَزِمَةٍ بِجُلُودِهِمْ فَامًا

عبارت ہے آخرت میں یہ کیفیت نہ ہوگ۔ آخرت کے نور اور تاریکی کا تعلق فلک و آفتاب کی جائے ایمان و کفر پر ہے۔ اہل ایمان جنت میں ہمیشہ اپنے ایمان کی روشن میں اور اہل کفر دوزخ میں ہمیشہ اپنے کفر کی تاریکی میں ہوں گے۔ چیشگی کی کوئی حد بھی ہے یا نہیں؟

وال ۳۹

جنت اور ووزخ کی جینگی کی کوئی حد بھی ہے یا شیں؟

ِابِ

الل جنت کے لئے وقت اور زمانہ کی کوئی حد مقرر نہیں ہے اور اس کے بر عکس جس کے ول میں ایمان کا ایک ذرہ بھی ہوگا تو اللہ تعالی اسے دوزخ سے نکال کر جنت میں داخل کرے گالور اسے ہمیشہ کے عذاب میں جتلا نہیں رکھے گالیکن کفار اور منافقین کے عذاب کی کوئی حد نہیں ہے وہ ہمیشہ کے لئے دوزخ میں رہیں گے۔ "و منافقین کے عذاب کی کوئی حد نہیں ہے وہ ہمیشہ کے لئے دوزخ میں رہیں گے۔ "و مَاهُمْ بِخَارِ جِیْنَ مِنَ النَّارِ" (سور وَ يقر و ۱۱۸) يعنی وہ دوزخ سے جمعی آزادی حاصل نہیں کر سکیں گے۔

اگر اس مقام پریہ سوال کیا جائے کہ ایک مختفر اور محدود عمر کے گناہ کی سزا لا محدود اور غیر منتی عرصے کے لئے ویتا عدل نہیں ہے۔

- ا۔ سود خورول کے سرینے اور ٹائلس اور ہول گ۔
- س علط فيصله كرنے والے حكام اندھے بن كر محثور مول كے۔
- ۵۔ اینے اعمال پر ناز کرنے والے کو تنے بھرے مناکر اٹھائے جائیں گے۔
- ۲۔ جن علماء اور قاضیوں کے قول و قعل میں تعناد ہوگا وہ اپنی زبانوں کو چباتے
  - ہوئے محشور ہول گے۔
- ے۔ ہمایوں کو اذبت وینے والے لوگوں کے ہاتھ یادل کے ہوئے ہول کے۔
- ٨۔ بادشاہوں كے پاس لوگوں كى چفل خورى كرنے والے افراد كو آگ كى
  - شاخول پر صلیب کی حالت میں محثور کیا جائے گا۔
- و اپنی ناجائز خواہشات و لذات کو پورا کرنے والے اور اپنے مال سے اللہ کا جن
- اوانہ کرنے والے افراو اس طرح سے محشور ہول مے کہ ان کے جم سے بداد کے
  - بھی اٹھ رہے ہول گے۔
- ۔ تکبر کرنے والے افراد کو تارکول کے قیص پہناکر محثور کیا جائے گا۔
- اس جیسی بہت سی رولیات ہیں ہماری بیان کروہ مقدار کفایت کرنے والی

آخرت میں زمانہ کی کیفیت کیا ہوگی

سوال ۴۸

عالم آخرت میں زمانہ کی کیا کیفیت ہوگی؟

واب

زمانہ اور وقت حرکت افلاک اور زمین کی سورج کے گرد گردش کرنے سے

... قَالَ وَبَ ارْجِعُونَ لَعَلَى أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَالُوسَكُتُ كَلاً... (الْمُؤْمُونَ ١٠٠)
"... كين لكاكم يرورد كار جح پلنا وے شايد ش اب كوئى نيك كام انجام وول بر مرد تيمى ...."

اور نیارت ہامعہ میں دائر کی طرف سے یہ اقرار "مفتدِق پر جھکھم" یعی میں آپ کی رہست کی تصدیق کر ؟ ہول۔

قران مجید کی بید آیت اور زیارت جامعہ کا بید جملہ ایک دوسرے کے متفاد بین اس کی مناسب و ضاحت فرائیں۔ بین اس کی مناسب و ضاحت فرائیں۔

مسئلہ ربعت ند بہ المب کے مسلمات میں سے اور ربعت سے مقصود میں المبیت طاہرین اور چند خالص مومن المبیت طاہرین اور چند خالص مومن اور چند برتین کافر و مشرک و دشمان المبیت کو دنیا میں دوبارہ زندہ کیا جائےگا۔

ہم شمخ بین کہ چند مخلص مومن اور بدترین کفار کا دوبارہ زندہ ہونا کوئی مومن اور بدترین کفار کا دوبارہ زندہ ہونا کوئی ما مومن نور بدترین کفار کا دوبارہ زندہ ہونا کوئی اس مومن نور بدترین کفار کا دوبارہ زندہ ہونا کوئی اس مومن نور بدترین کفار کا دوبارہ زندہ ہونا کوئی اس مومن نور بھی اس کے انتائی آسان ہے اور عقلی طور پر بھی اس مومن نور بھی اس کے متعلق بہت کی روایات مروی ہیں اس کے متعلق المبیت سے دو سو سے زیادہ مومن نور بیت کے متعلق المبیت سے دو سو سے زیادہ روایات مروی بین دوبارہ اٹھائے مروی بین دیجت پر اتحالی اعتقاد واجب ہے اور اس کی جزئیات یعنی رجعت میں دوبارہ اٹھائے جانے والے افراو کی تعمید تور اس کی حدت اور زبانہ رجعت میں دوبارہ اٹھائے جانے والے افراو کی تعمید تور کی جانا ضروری شیں ہے۔

اس مقام پر سوال یہ کیا گیا کہ ایک طرف سے تو آپ رجعت کے قائل میں جبکہ قرآن مجید یہ گوائی دیتا ہے کہ مرنے کے بعد کافر اللہ تعالیٰ سے ورخواست کریں گے کہ انہیں ایک بار پھر دنیا میں جانے کا موقع دیا جائے تاکہ وہ نیک عمل کر

اس کے جواب میں ہم یہ عرض کریں مے کہ دوزخ انہیں ان کے گناہوں کی بدوات شیں بلحہ ان کے دل کی نیت اور کفر و عناد کے بدلے میں ملی ہے اور ای طرح سے جیشہ کی جنت بھی اہل ایمان کی مچی نیت اور ایمان و محبت اور ذاتی سعادت کے بدلے میں ملتی ہے۔

عارالانوار میں امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ آپ نے فرالیا: اِنْما خُلِد اَهْلُ النّارِ فِی النّارِ لَانَ نِیاتِهِم کَانَت فِی اللّٰیَا اَن لُو عُلدُوا فِیها اَن یُعْصُوا اللّٰهَ اَبَدًا وَ اِنْما خُلِد اَهْلُ الْجَنّةِ فِی الْجَنّةِ لِانَ نِیاتِهِم کَانَت فِی اللّٰیَا اَن لُو بَقُوا اللّٰهَ اَبِدًا هَبُ الْجَنّةِ فِی الْجَنّةِ لِانَ نِیاتِهِم کَانَت فِی اللّٰیَا اَن لُو بَقُوا فِیها اَن یُطِیعُوا اللّٰه اَبِدًا هَبِ اِنْیَات خُلِد هُولاءِ وَهُولاءِ وَهُولاءِ وَهُولاءِ وَهُولاءِ مُم قَلاَ قُولَهُ "قُل کُل یَعْمَلُ عَلَی شاکِلَتِهِ " قال: اَی عَلی نِیته سلام دوزخ کے دوزخ میں بیشہ رہے کی وجہ ہے الله کے دونا میں ان کی نیت ہے تمی کہ اگر انہیں بیشہ کی زندگی الله جائے تو وہ بیشہ الله کی نافرانی کرتے رہیں کے لورائل جنت، جنت میں بیشہ اس لئے رہیں گے کہ ان کی نیت بھی کہی تمی کہ اگر انہیں اللہ بیشہ کی زندگی عطا کردے تو دہ بیشہ الله کی الله علی الله کی دائر کے دہیں گے۔ ای نیت کی وجہ سے الل دوزخ بیشہ دوزخ بیش دہیں کے اس کے لورائی دیت بیشہ جنت میں دہیں گے۔ پھر آپ نے قرآن مجید لورائی نیت کی وجہ سے الل دوزخ بیشہ دوزخ بیشہ دونے میں دہیں گے۔ پھر آپ نے قرآن مجید کی یہ آب کہ دیں کہ بر اورائی نیت کی وجہ سے الل دوزخ بیشہ الله کی ایک کہ بر اورائی نیت کی وجہ سے الله شاکِلیّه شاکِلیّه الله کی آپ کہ دیں کہ بر الله فورز ہوں کے۔ پھر آپ کے مطابق عمل کرتا ہے۔ "(حارالانوار ج ۲۰ م ۲۰ م)

اثبات رجعت

سوال ١٠٠

قرآن مجيد من ارشاد خداوندي ب:

الله المناط وارد بين : آيامُ الله فلاقهُ: يَوْمُ الطَّهُورِ ، يَوْمُ الْكُرْةِ وَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ. "تَمَن دن الله الله فلاقهُ: يَوْمُ الطَّهُورِ ، يَوْمُ الْكُرْةِ وَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ. "تَمَن دن الله الله كادن و محشر "

دوسرى روايت على يه الفاظ دارد بين : يَوْمُ الْمَوْتِ وَ يَوْمُ الْكَرُّةِ وَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ. "الله كَ حصوصى تمن دن بين : موت كادن و رجعت كادن و روزمحشر "

# زمانه رجعت میں اٹھنے والے کافر

<u>....</u> موال ۲۹

مشہور ہے کہ امام عصر عجل اللہ تعالی فرجہ کے زمانے میں کچھ خالص مومن اور کچھ بدترین کا فراٹھائے جائیں گے۔

سوال یہ ہے کہ کافر مرنے کے بعد آخرت کے طور طریقوں کا مشاہرہ کر افتا ہے اور اس میں ہواء اور معاد پر یقین ہو جاتا ہے۔ کس طرح ممکن ہے کہ جب معالم دنیا میں آئے ؟

اس کے ساتھ یہ بھی واضح فرمائیں کہ مومن تو دنیا میں اپنی تکلیف شرعی اوا کر کے عالم مرزخ میں رہ رہے ہول گے تو انہیں عالم مرزخ سے نکال کر دنیا میں پھر تکلیف شرعی میں مبتا کرنے میں آخر کیا حکمت ہے؟

<u> جواب</u>

(الف) جس محض کی مدت حیات میں اس پر جبت اللی تمام ہو چکی ہو اور وہ خدا کی نشانیال اور دلائل کا مشاہدہ کرنے کے باوجود دولت ایمان سے محروم رہے اور انبیاء کے اقوال اس پر کوئی اثر نہ کریں اور وہ اس دنیا سے رخصت ہو جائے تو ایبا شخص اگر بخراربار بھی موت کا ذاکقہ کیکھے اور عالم برزخ کا مشاہدہ کرے اور ہزاربار بھی دنیا میں

کے اینے سابقہ زندگی کے گناہوں کی تلافی کر سیس۔ اس خواہش کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ ایما ہر گز نہیں ہوگا۔ لہذا قرآن مجید کی اس آیت سے عقیدہ رجعت کا ابطال ہوتا ہے۔

اس سوال کے جواب میں ہم یہ کہیں گے کہ قرآن مجید کی یہ آیت اپنے مقام پر بالکل صحیح ہے اور عقیدہ رجعت ہی صحیح ہے اور اس آیت ہے کی طور بھی رجعت کی نفی عامت نہیں ہوتی کیونکہ آیت مجیدہ کے الفاظ یہ بتاتے ہیں کہ کافر تمنا کریں گے کہ انہیں ایمان اور عمل صالح کے حصول کے لئے ایک مرجہ دوبارہ زندگی دے کر زمین پر لوٹایا جائے اور اس کے جواب میں اللہ تعالی فرمائے گا کہ ہر گز نہیں۔ ان الفاظ سے حوفی عامت ہوتا ہے کہ ایمان و عمل صالح کے لئے ان کی دائین ممکن نہیں ہے جبکہ زمانہ رجعت میں ان کی واپسی ایمان و عمل صالح کے لئے سلے میں ہوگی۔ ای لئے یہ آیت ہمارے مقیدے کو باطل نہیں کرتی۔

ای طرح سے چند خالص مومنین کی زمانہ رجعت کی واپسی بھی اس کے ہوگی کہ وہ اللہ کو دیکھ سکیں اور ہوگی کہ دہ سلطنت حقد اللہ کو دیکھ سکیں اور پول ان کی دان رجعت کی واپسی ان کے غم و حزن کی حلافی کا ذریعہ ثابت ہوگ۔

اس سے زیادہ سادہ الفاظ میں ہم یہ کمہ کتے ہیں کہ کفار کی واپسی مراتب عذاب میں اضافہ عذاب میں اضافہ کے درجات میں اضافہ کے لئے ہوگی اور مومنین کی واپسی تواب کے درجات میں اضافہ کے لئے واپس نہیں کیا جائے گا ان کی واپسی دراصل قیامت کی واپسی کا ایک حصہ متصور کی جائے گی۔

قرآن مجید میں لفظ "مساعة" بخرت استعال ہوا ہے اور روایات المبیت میں بعض مقامات پر "مساعة" کو زمان رجعت سے تعبیر کیا گیا ہے کیونکہ روایات میں یہ

(ب) مومن کو زمانہ رجعت میں تکلیف شرق کے لئے نہیں اٹھلیا جائے گا باتھ

اے اس کی پہلی زندگی کا بہتر شمر دینے کے لئے اٹھلیا جائے گا اور اے الجیست طاہرین

معقرت و سلطنت کا مشاہدہ کرایا جائے گا جس ہے اس کی آٹھیں ٹھنڈی ہوں گا۔
علاوہ ازیں یہ بھی ممکن ہے کہ کچھ مومنین کو خوشی د مسرت کے علاوہ کچھ
فضائل و اعمال کی محکیل کا بھی موقع فراہم کیا جائے گا جے وہ اپنی پہلی زندگی میں
ناحول سازگار نہ ہونے کی وجہ سے جالانے سے قاصر رہے ہوں گے۔

حیل چد الل ایمان جن کی زندگی میں شدید تمنا تھی کہ انہیں راہ خدا میں شہادت نعیب ہو گر انہیں بعض حالات کی وجہ سے شہادت نہ لل سکی ہو تو ایسے افراد کو اہم زمانہ کی جرکائی میں شہادت کا شرف عطاکیا جائے گا جیسا کہ حارالانوار میں اہم جعفر صادق کا یہ فرمان مرقوم ہے۔ آپ نے "ویّوم نُحشورُ مِنْ کُلِ اُمَّةِ فَوْجُا" (النمل ۸۳) یعنی جس دن ہم ہر امت میں سے ایک گروہ کو محدور کریں گے، فوجًا" (النمل ۸۳) یعنی جس دن ہم ہر امت میں سے ایک گروہ کو محدور کریں گے، کی تغییر میں فرمایا: لَیْسَ اَحَدٌ مِنَ الْمُوْمِنِیْنَ فَتِلَ اِلاَّ سَیُرْجَعُ حَتَّی یَمُونَ وَلاَ اَحَدُ مِن الْمُوْمِنِیْنَ فَتِلَ اِلاَّ سَیُرْجَعُ حَتَّی یَمُونَ وَلاَ اَحَدُ مِن الْمُومِنِیْنَ فَتِلَ اِلاَّ سَیُرْجَعُ حَتَّی یَمُونَ وَلاَ اَحَدُ مِن الْمُومِنِیْنَ فَتِلَ اللهُ وَمِنِیْنَ مَاتَ اِلاَّ سیُرْجَعُ حَتَّی یَمُونَ وَلاَ اَحَدُ مِن الْمُومِنِیْنَ مَاتَ اِلاَ سیُرْجَعُ حَتَّی یُفْتُلَ. (حَارالانوار جَسُ ۵۔ سین قبل کے گئے ہوں گے ان سب کو لوٹایا جائے گا اور وہ اپنی عمر پوری کر کے طبی موت مرے ہوں گے انہیں لوٹایا جائے گا طبی موت مرے ہوں گے انہیں لوٹایا جائے گا سیاں تک کہ وہ شمادت کار تبہ حاصل کریں گے۔ "

اس مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جو مومنین اپنی حتی اجل سے قبل مارے گئے ہوں گے انہیں زمانہ رجعت میں لوٹایا جائے گا اور دہ اپنی کہلی زندگی کی محیل کریں گے اور ایسے مومنین جو شہادت کی دولت حاصل کئے بغیر اس دنیا ہے رخصت ہوئے ہوں گے انہیں بھی لوٹایا جائے گا اور انہیں شمادت کی دولت سے سر فراز کیا جائے گا۔

لوٹایا جائے تو پھر بھی وہ ایمان قبول شیں کرے گا کیو تکہ اگر وہ ایمان لانے والا ہوتا تو پہلی بار بی ایمان لایا ہوتا ایسے بی افراد کے لئے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا: .... وَلَوْدُدُواْ لَعَادُو لِمَا نُهُواْ عَنْهُ... (الانعام ۲۸) "اور اگر اشیں بلنا بھی دیا جائے تو بھی وہ وہی کریں گے جس سے یہ روکے گئے جس۔"

اور ایسے افراد کے متعلق حقیقت تو یہ ہے کہ ایسے لوگ انسانیت کے لئے کا ٹیکہ جیں اور یہ لوگ کی طور بھی انسان کملانے کے حقد ار نہیں جیں۔ ایسے افراد حیوانوں سے بھی بدتر جیں۔

أوليك كالآنعام بل هم اصل أوليك هم الفافلون (الاعراف 10) "بي چوپايول جيے يوں بلحه ان سے بھی زيادہ گراہ جيں اور يی لوگ اصل ميں عافل جيں۔ "
اور ايے بی افراد کے لئے الله تعالی نے فرمایا ہے : إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِ عِنْدَاللَّهِ الصَّمُّ الْذَيْنَ لاَ يَعْقِلُونَ (الانفال ٢٢) "الله ك نزديك برترين زمين ير چلئے والے وہ بعرے اور كو كے جيں جو عقل سے كام نميں ليتے۔ "

لمذاکافر کے متعلق یہ تصور کرنا سیح نہیں ہے کہ وہ قبر سے اٹھتے ہی مو من و موصد ہوگا۔ اس بیان سے انشاء اللہ شہد دور ہوگیا ہوگا۔ کافر دنیا میں دوبارہ آنے کے بعد اپنی حیات اول کی طرح دنیا میں مشغول ہو جائے گا اور اس کی شوات کا گردیدہ ہو جائے گا۔ (اس کے متعلق یہ کہنا درست ہے کہ) جب وہ قبر سے باہر آئے گا تو اس برزخ کی سختیاں اور نکیرین کے موالات سب پچھ کھول بچکے ہوں گے اور اگر اسے یاد بحق رہ جائمیں تو بھی وہ انہیں ایک ڈراؤنے خواب سے زیادہ ایمیت نہیں دے گا۔ کافر ایسے اٹل نسیان بیں اگر وہ بزار مر تبہ بھی مریں اور پھر زندہ کئے جائمیں وہ پھر بھی حیوان کے حیوان ہی رہیں گر وہ بزار مر تبہ بھی مریں اور پھر زندہ کئے جائمیں وہ پھر بھی حیوان کے حیوان ہی رہیں گر وہ بزار مر تبہ بھی مریں اور پھر زندہ کئے جائمیں وہ پھر بھی میں وہ بیا ہیں اگر وہ بزار مر تبہ بھی مریں اور پھر اندہ کے جائمیں وہ پھر بھی میں وہ بیا ہی دہ بھی اگر وہ بزار مر تبہ بھی مریں اور پھر اندہ کے جائمیں اور جو اٹل عناد و کفر تھا وہ تمام پیدائشوں اور حالتوں میں ویبا ہی دہ بھی ویبا ہی دہ بھی ویبا ہی دہ کا فر

نے اسکے متعلق ارشاد فرمایا: کور آینکه کفلت هُو هُو بِعِینه . "اگر تو عالم برزخ میں اس قالب مثالی کو دکھ سے تو تو کے گا کہ یہ بالکل وی ہے۔ "مقصد یہ ہے کہ جسم مثالی فکل وصورت میں دنیاوی جسم جیسا ہو تا ہے البتہ وہ صاف اور انتائی لطیف ہو تا ہے۔ عکل وصورت میں دنیاوی جسم جیسا ہو تا ہے البتہ وہ صاف اور انتائی لطیف ہو تا ہے۔ علامہ مجلیؓ نے عار میں لکھا ہے: جسم مثالی لطافت کے اعتبار سے جن اور طائکہ کی شبیہ ہوتا ہے۔

رولیات میں وسعت قبر اور حرکت روح اور اس کا ہوا میں پرواز کرنا اور اپنا الل خاندان کو دیکھنے کے آنے کا جتنا ہمی تذکرہ ملتا ہے اس کا تعلق اس بدن مثالی سے ہوتا ہے بعض محقین نے جمد مثالی کی تشبیہ آئینہ میں نظر آنے والی تصویر سے دی ہو اس کہ آئینہ میں نظر آنے والی تصویر اور جسم مثالی میں اتنا فرق ہے کہ آئینہ میں نظر آنے والی تصویر اور جسم مثالی میں اتنا فرق ہے کہ آئینہ کی تصویر قائم بالغیر ہوتی ہے اور اوراک ضیں رکھتی جبکہ جسم مثالی اپنی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور اس میں روح موجود ہوتی ہے اور وہ حس وادراک رکھتا ہے۔

# کفار کے نیک عمل

سوال ۱۳۳۳

دنیا میں ایسے کئی کافر د مشرک گزرے ہیں جنوں نے کئی اچھے کام کے اور بہت سے بے دین موجدوں نے اپنی ایجادات سے کروڑدل افراد کو فائدہ پنچایا۔ تو کیا ان کی انسان دوستی کی بیہ خدمات ان کیلئے عذاب میں تخفیف کا موجب ہو گئی یا نہیں ؟ جواب

نیک کام اور انسانی معاشرے کی صلاح و فلاح کے کام اور نفع عش ایجادات کا اخروی فائدہ تب نصیب ہوگا جب اس عمل کے ساتھ ایمان شامل ہوگا اور وہ عمل

# عالم برزخ کی کمی ہیشی اور قالب مثالی

#### سوال ۲۴

فرض كري ايك شخص ہزار سال پہلے مرا اور ايك مخص آج مرا كيا عالم برزخ دونوں كے لئے ايك جيسا ہے كہ (جو شخص ہزار برس پہلے مرااس كے لئے عالم برزخ كا عرصہ طويل ہوگا اور دوسرے كے لئے كم ہوگا؟) اس كے ساتھ "قالب مثالى"كى ہمى وضاحت فرمائيں۔

### يُواب

(الف) عالم برزخ میں ارواح کے قیام کی مدت میں واقعی کی بیشی ہے۔ زمانہ برزخ میں ارواح معطل نمیں رہیں۔ اگر ارواح کا تعلق الل ایمان ہے ہوگا تو انہیں عالم برزخ کی نعمات حاصل ہوں گی اور اگر ارواح کا تعلق کفار و نماتی ہوگا تو عذاب میں جاتا ہوں گی اور اگر ارواح کا تعلق کفار و نماتی ہوگا تو عذاب میں جاتا ہوں گی اور اگر ارواح کا تعلق متعمد افراد ہے ہوگا یعنی ایسے افراد جو حق و باطل میں تمیز کرنے کی قدرت نہ رکھتے ہوں یا جو بلاد کفر میں رہتے ہوں اور نداہب کے مختلف ہونے کا کوئی علم نہ رکھتے ہوں یا آگر علم رکھتے ہوں تو اس بات کی قدرت نہ رکھتے ہوں یا آگر علم رکھتے ہوں تو اس بات کی قدرت نہ رکھتے ہوں کے موال کوئی علم نہ رکھتے ہوں یا آگر علم رکھتے ہوں تو اس بات کی قدرت کریں اور ای طرح کمنی میں مرنے والے بچے اور پاگل افراد کی ارواح سے برزخ میں کوئی سوال نمیں کیا جائے گا اور ان کے لئے کوئی ثواب و عذاب نمیں ہوگا۔ ان کا معالمہ خدا کے ہرد ہوگا۔ چاہے تو وہ قیامت میں ان سے عدل کا سلوک کرے یا ان کے ساتھ فضل کا سلوک کرے یا ان

(ب) قالب مثالى: قالب مثالى اس لطيف بدن كوكماجاتا ، جوموت كے بعدردح كو عطاكيا جاتا ہے اور وہ جسم دنياوى جسم كى كلس شبيہ ہوتا ہے جيساك المام جعفر صادق

### سکرات و قمرات موت

نوال ۲۳

موت کے سکرات اور غمر ات ہے کیا مراد ہے اور جن لوگول کی موت المان واقع ہوتی ہے کیاوہ سکرات وغمر ات ہے دوچار ہوتے ہیں؟

سکرات و غمر ات ان تکلیفوں کو کما جاتا ہے جو حالت احتضار میں طاری ہوتی ہیں۔

سکرات: مرنے والے کی اس حالت کو کہا جاتا ہے جس میں وہ بے ہوش ہو جاتا ہے اور اس سے غیر منظم الفاظ و حرکات صاور ہوتے ہیں۔

عمر ات: ان شدید ترین گریوں کو کہا جاتا ہے جن میں مرنے والا ایک طرح ہے مہموت و متحدر و مدہوش و کھائی وینے لگتا ہے۔

ناگانی موت کی صورت میں انسان سکرات سے دوچار نہیں ہوتا لیکن یہ عرض کرنا ضروری ہے کہ کئی فیض کا سکرات میں بنتلا ہونا اس کی یری موت کی ولیل نہیں ہے اور ای طرح سے کی فخض کا آسانی سے مرنا ہی اس کی موت کے اچھا ہونے کی سند نہیں ہے اور سکرات کے ہونے یا نہ ہونے کی دجہ سے کی کے متعلق کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہئے کیونکہ عین ممکن ہے کہ کی مومن کی سکرات کی اس کے گناہوں کا کفارہ ہو اور اس کے بر عکس یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کافر و فاس کی موت کو اس کے لئے آسان بناوے کہ اس کی کی نیکی کا بدلہ ای ونیا میں وینا چاہتا ہواور آخر ہیں اس کے لئے حصہ نہ ہو۔

(اس مسئلے کی مزیدوضا حت کیلئے کتاب" عقائد صدوق" کامطالعہ فرمائیں۔)

صرف رضائے خداو عری کی غرض سے سرانجام دیا گیا ہوگا اور اس عمل کی اجرت اللہ کے علاوہ اور کی سے طلب نہ کی گئی ہوگ۔ جبکہ غیر مسلم موجد کی نظر میں امور بالا کی کوئی ایمیت نہیں ہوتی۔

- ۔ اس کاعمل خالص خدا کے لئے نہیں ہوتا۔
- ا۔ وہ ایمان باللہ کی دولت سے محروم ہوتا ہے۔
- س۔ اور وہ اپنے عمل کی اجرت حکومتوں اور کمپنیوں سے وصول کرتا ہے اور اس کا مقصود صرف اپنی چند روزہ شہرت کا حصول ہوتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ہماری دنیاوی آسا کثات حاصل کرنے کا خواہش مند ہوتا ہے۔ اس لئے وہ افروی فاکدہ سے محروم رہے گا۔

اور اس مقام پر بید کمتا بہت ضروری ہے کہ انسانوں اور حیوانات پر احسان کرنے کے دنیا اور آخرت میں بوئے فوائد ہیں اور احسان کرنے والا اگر چد کافرو فاس کھی کیوں نہ ہو بھر بھی اللہ تعالی اسے اجر ہے محروم نہیں رکھتا۔ البت کافر ہونے کی صورت میں اسے آخرت کا ٹواب نصیب نہیں ہوسکا۔ اخروی ٹواب کے عوض:

- ۔ اللہ تعالی اے دنیا میں وولت و ثروت عطا کرتا ہے یا
  - ۲۔ اس سے کی بوی مصیبت کو ہٹاویتا ہے یا
    - - س\_ اس کو طویل عمر عطاکرتا ہے یا
- ۵۔ اس کی حالت میں ایمانی افتلاب برپاکرتا ہے جس کی وجہ سے اسے توبہ کی توفیق نصیب ہوتی ہے اور اس کا انجام خیر ہوتا ہے اور اگر امور بالا میں سے کچھ بھی نہ ہو تو اللہ تعالی اس کے عذاب میں تخفیف کرتا ہے۔ البتہ کیت و کیفیت اور موقع و محل کے انتبار سے احمان کے مراتب میں فرق ضرور ہوتا ہے۔

(اور اس جیسی دوسری آیات میں لفظ "لنزیل" استعال ہوا ہے جس کے معنی " تدریجا نازل ہونے کے ہیں۔)

امت اسلامیہ کا اجماع ہے کہ قرآن مجید تدریجی طور پر تیکس می ک کے عرف کے عرب کے عرب کے علی بازل ہو تارہا۔

(لفظ "انزال" من يكبار كى رول كا مفهوم بايا ہے اور لفظ "تنزيل" من تدريكى رول كا مفهوم بايا ہے اور لفظ "تنزيل" من تدريكى رول كا مفهوم بايا جاتا ہے اور بادى النظر ميں يہ تشاد نظر آتا ہے ليكن حقيقت يہ ہے كه ندكورہ آيات ميں كوئى تشاد نہيں ہے اور دونوں مفهوم اپنى اپنى جگہ بر صحيح بيں۔) مفسرين في اس موضوع بركانى خامہ فرسائى كى ہے ليكن اس كى بہترين توجيہ وہ ہے جے امام جعفر صادق في بيان كيا ہے :

عَنْ حفص بِنْ ٱلْهَيَاتُ عَنْ آبِي عَبْدُاللّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ قُولُ اللّهِ عَزَّوَجَلَّ "شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي ٱلْزِلَ فِيْهِ الْقُرْآنُ" وَ إِنَّمَا ٱنْزِلَ فِي عِشْرِيْنَ مَنَةً بَيْنَ اَوَّلِهِ وَاحْرِهِ؟ فَقَالَ آبُو عَبْدِاللّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: نُزِلَ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً فَيْ شَهْرُ رَمَضَانَ إلى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ثُمَّ نُزِلَ فِي طُولُ عِشْرِيْنَ مَنَةً. (الكافى ٢٦- في شَهْرُ رَمَضَانَ إلى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ثُمَّ نُزِلَ فِي طُولُ عِشْرِيْنَ مَنَةً. (الكافى ٢٦- ١٢٨)

اہام عالی مقام کے جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ نے بعضت پنجبر کے آغاذ میں سارے کا سارا قرآن بیت المعور کی طرف نازل کردیا اور پھر ہیں سال کے عرصے تک ضرورت کے مطابق پنجبر اکرم پر نازل ہوتا رہا۔

ایک اور محقق مفسر نے یہ اختال بھی دیا ہے کہ اہتدائے بعضت میں پورے قرآن کی حقیقت کو قلب مصطفی پر نازل کردیا گیا تھالیکن وہ الفاظ و حروف پر مشتل نہ تھا، وہ صرف الیک حقیقت قرآن محمی جس کے سیجھنے سے عقول بحر عاجز ہیں۔ بعدازاں الفاظ و حردف کی صورت میں ہیں سال کے عرصے تک اسے حبیب خداً کی

# تفيير آياتِ قرآن

قر آن مجید بیک وقت نازل ہوایا تدریجاً نازل ہوا؟

#### سوال ۵ سم

سورة قدر من ارشاد خداوندي ہے:

إِنَّا اَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ. "ہم نے قرآن کو شب قدر میں نازل کیا۔" آیا قرآن مجید تینمبر اکرم پرایک می شب میں نازل ہوایا قدر جا نازل ہو تارہا؟

واب

قرآن مجید کے لئے کی مقامت پر لفظ "انزال" استعال کیا گیا۔ مثلًا إنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِهِ (قدر ۱) شَهْرُ رَمَصَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيْهِ الْقُرآنُ (البقر، الله عَلَى)، إنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ. (الدخان ۳) وغيره۔

لفظ "انزال" کے ظاہر سے بول معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید کو ماہ رمضان المبارک میں بیک وقت پورے کا پورا نازل کیا گیا ہے لیکن قرآن مجید کی یہ آیت "وَقُرْانًا فَرَافَنَاهُ لِنَظْرَاهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُنْ وَ نَزْالنَاهُ تَنْزِیْلاً " (بنی امر ائیل ١٠١) یعنی اور ہم نے قرآن کو متفرق بناکر نازل کیا ہے تاکہ تم تھوڑا تھوڑا لوگوں کے سامنے پڑھولور ہم نے خوو اسے قدر یجا نازل کیا ہے۔

... و فَطْلَهُمُ الْأَنْسِاءَ بِفَيْرِ حَقِيْ ... (آل عمران ۱۸۱)
" يهود نے انبياءً کو ناحق قُل کيا۔"
(سوال پہے کہ کیا انبیاءً کو حق سے بھی قُل کیا جاسکتا ہے جبکہ قُل بالحق کی تین صور تیں بیں:

- ا کوئی اسلام کو چموڑ کر مرتد ہوجائے تو واجب التل ہو جاتا ہے۔
- ا۔ شادی شدہ مخص زناکا مر تحب ہو تواہے سنگسار کیا جائے گا اور یول وہ محل ہو جائے گا۔
- ا۔ کوئی فض کی کو قتل کرے تواس کے قصاص بیں اے قتل کیا جائے گا۔) اور آگر بافقرض انبیاء کو حق سے قتل کرنا ممکن ہے تواس سے انبیاء کی

صعرت باتی قیمی رہی۔

ر من علام ال معالم عليه المارة

ا۔ ہم اس سوال کے دوجو لبات عرض کرنا چاہتے ہیں۔ حصر میں میں میں ہے ہیں۔

قاتل ہی دو طرح کے ہوتے ہیں۔ قاتلوں کی پہلی قتم وہ ہوتی ہے جو کہ اپنے قبل کے درست کی اقدام کو صحح سیجھے ہیں اور کس شبہ کی وجہ سے وہ اپنے عمل کو درست

مصح میں اور اپنے اعقاد قاسد کے تحت مذکورہ عل کو بالکل جائز سجھتے ہیں۔

کا کول کی دوسری متم دہ ہوتی ہے جو کہ خود این ذہن بی ہی این ظلم کو حلیم کرتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ ہمارے پاس اقدام ملل کی کوئی معقول یا غیر معقول وجہ معیں تھی۔

جب قا کول کی ان وہ اقسام کا موازنہ کیا جائے تو دوسری حتم کے قاتل کیل حتم کے قاکول کی بہ نبست زیادہ مجرم قرار پائیں گے کیو تکہ ان بد محول کے پاس اقدام فمل کا کوئی جواز تک نہ تھا مجر بھی انہوں نے یہ اقدام کیا۔ نبان اطرے جاری کیا گیا۔

منس ندکور نے اس تظرید کے اٹات کیلے قرآن مجید کی متعدد آیات سے استدلال کیا ہے۔ مزید آگائ کیلئے تغیر المین ان کی جلددوم کی طرف رجوع فرمائیں۔

تر تيب نزول اور تريب تدوين

سوال ۲۴

قر آن جيد كور تيب فزول ك مطائل مدون كول نه كيا كيا؟

يواس

ہے درست ہے کہ قرآن جیدگی ترتیب نزولی اور ترتیب شددینی ش فرق ہے۔ مدنی سورتیں پہلے اور کی سورتی بعد ش دکھائی دیتی ہیں۔ بعض مدنی آیات اور اوائر بعضت میں نازل ہونے وائی آیات کی سورتوں کا حصہ ہیں اور بعض کی آیات مدنی صورتوں کا حصہ ہیں اور پکھ نائخ آیات پہلے اور منوخ آیات بعد میں ہیں۔

لیکن اس حقیقت کو بھیشہ بیش نظر رکھنا جائے کہ بیفیر اسلام نے اپنی بی گرانی میں یہ تر تبیب دلائی تھی اور اس تر تبیب سے قرآن کی فصاحت وبلا غت اور میان احکام میں کوئی فرق نہیں آیا۔

انبياءً كا قتل ناحق

موال ۲ م

قرآن مجید میں یمود کی خباشوں کے همن میں مذکور ہے:

... أَدْعُونِي أَمِنتَجِبُ لَكُمْ ... (المؤمن ١٠)

"" مجھ سے وعا ما گار میں تمهاری دعاؤں کو قبول کروں گا۔"

اس آیت مجیدہ میں قبولیت دعاکی کوئی شرط بیان نہیں کی گئی۔ البنة رولیات میں دعاکی قبولیت کی چند شر انظ بیان کی گئی ہیں۔
میں دعاکی قبولیت کی چند شر انظ بیان کی گئی ہیں۔
سوال یہ ہے کہ شر انظ وعا کے نقاضوں پر عمل کرنے کے باوجود ہمی اکثر

جوا**ب** 

دعائيں قبول كيول ميں موتين اس كى كيا دجہ ع؟

اللہ تعالی ہر گزوعدہ خلافی نہیں کرتا اور وہ اپنے وعدے کے مطابق دعا مانگلنے والوں کی دعا قبول کرتا ہے حصول کے والوں کی دعا قبول کرتا ہے حصول کے لئے وہ کریم و رحیم میہ ضرور دیکھتا ہے کہ میراہدہ جو کچھ مانگ رہا ہے ہیہ اس کے لئے بہتر بھی ہے یا نہیں ؟

اگر مطلوبہ دعاکا تمریدے کے لئے بہتر ہوتا ہے تو عطا کردیتا ہے اگر وہ دعا میں مطلوبہ جن عطا کردیتا ہے اگر وہ دعا میں کے حق میں بہتر نہ ہو تو اے اس کی مطلوبہ جن عطا نہیں کرتا اور اس کے برائی میں اسے الیل چنز عطا کرتا ہے جو اس کے حق میں بہتر ہوتی ہے۔ یاس کی دعا کو اعمال آخر ہے میں ذخیرہ کر فیتا ہے۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ انسان اپنے حقیقی فاکدے اور حقیقی نقصان کو متعین کرنے میں بعض فوقات فلطی کرتا ہے اور وہ اپنی نادانی سے اس چنے کی درخواست کرنے میں بعض موقات فلطی کرتا ہے اور دہ اپنی بادانی سے اس چنے کی درخواست کرنے لگ جاتا ہے جو اس کے حق میں بہتر نہیں جو آل ۔ اللہ تعالی نے فرملیا: عَسلی اَن تُعِینُواْ شَیْدًا وَهُو شَرَالُکُمْ . (البقرہ ۲۱۲) "عین ممکن ہے کہ تم کی چنے کو پہند کرد جو کہ تمارے لئے بری ہو۔"

اس لئے جو چیز طلب کی گئی ہے، اگر (مدے کے) فائدہ کا باعث ہوگی تو

اس عث کا خلاصہ یہ ہے کہ مجھی قاتل اپنے فعل کو حق قرار دیتا ہے اور مجھی قاتل اپنے فعل کو حق قرار دیتا ہے اور مجھی قاتل خود میں اپنے اقدام کو ناحق کمتا ہے۔

انبیاءً کے قُل کا معالمہ بھی ہی ہے کہ قاتلوں کے پاس ان کے قُل کا کوئی سے یا بھو ہے ہوں ہے ہوں کا کوئی سے یا جھوٹا جواز نمیں تھا اور "بغیر حق" کے لفظ کا تعلق قاتل کے نظریے کے ساتھ ہے۔ لیتنی خود قاتل می اپنے اقدام کو ناحق سمجھتا ہے کور "بغیو حق" کے الفاظ ہے۔ لیمنی خود قاتل می اپنے اقدام کو ناحق سمجھتا ہے کور "بغیو حق" کے الفاظ مصمت انبیاءً کی دلیل قرار پاتے ہیں۔

الله مفت بور قید کی دو قتمیں ہیں۔ "صفت لازمه" وہ صفت جو تمام حالات میں موجود ہو اور موت کے ساتھ ہو۔ "صفت مفارقه" وہ صفت جو بعض حالات میں موجود ند ہون

صفت لازمہ کا مقصد زیادتی تاکید ہوتا ہے اور وہ شرط کے معانی میں استعمال نہیں ہوتی۔ مثلاً ہم کی سے کہتے ہیں کہ "مجد میں جھوٹ نہ یولو" تو اس جلے کا ب مقصد ہرگز نہیں ہے کہ مجد کے باہر تہیں جھوٹ یو لنے کی اجازت ہے۔ مقصد مرف یہ ہے کہ جھوٹ بذات خود فعل فینج ہے اور مجد میں بہت زیادہ فینج ہے۔

ای طرح سے "قتلهم الانبیاء" کے ساتھ صفت "بغیوحق" صفت لازمہ بے۔ یہ شرط کے معنی میں نہیں ہے اور اس کا یہ مفہوم صحیح نہ ہوگا کہ بھل او قات انبیاء کو حق کے ساتھ حق کرنا جائز ہوتا ہے۔ علم اصول میں یہ بات اپنے مقام پر ثابت ہے کہ وصف کا سرے سے کوئی مفہوم نہیں ہوتا۔

اجابت وعا

سوال ۴۸

الله تعالى نے قرآن مجيد من ارشاد فرمايا:

جامع الشرائط وعا موجود ہو تو اس کی تعریت تینی ہوتی ہے۔ (هول اقبال: آہ جو دل سے تکلتی ہے اثر رکھتی ہے پر نہیں طاقت پرداز محر رکھتی ہے۔ من المعرجم)

قبولیت دعا کی اہم ترین شرط بہ ہے کہ دعا ہیں افلاص ہو لینی انسان قلب و
لیتین کی محمرا بیوں ہے ہہ سمجھ لے کہ مؤثر صرف اللہ کی ذات ہے اور اس کے علاوہ
کوئی بھی سبب مؤثر نہیں ہے اور دعا کے وقت قلب غیراللہ کی طرف کی طور ہے
بھی معوجہ نہ ہو۔ جیہا کہ اللہ تعالی نے فرملیا: "اُدْعُونی" بجھے پکارو۔ لینی میرے علاوہ
کی دوسرے کو نہ پکارو۔ لینی باتی تمام اسباب سے انسان ہاتھ اٹھالے اور یہ یقین
کرے کہ صرف اللہ بی میرے مقعد کو پوراکر سکتا ہے۔ پوری گلوق سے کمل طور پر
علامید جو اور خالتی سے امید واسعہ ہو۔ ایسی دعاکا ثمر "استجب الکم" ہیں تمہاری دعا
قبول کروں گا۔ کی شکل میں نمودار ہوتا ہے۔

الله تعالى في قرآن مجيد كى ايك أور آيت مي ارشاد فرملا ب: أجيبُ دُعُوةً الله على الله عنان والبقره ١٨٦) "مي وعاما ألك والله كي وعاكو تبول كرتا مول مع والله على وعاكو تبول كرتا مول مبدود مجمع بكارتا ب

معلوم ہوا کہ اگر ما تھلے والے کے ذہن میں یہ تصور موجود ہو کہ فلال مخض میراید کام سکتا ہے تواس نے حقیقت میں خداکو بکارائی نہیں۔

اور الله تعالى في "انقطاع الى الله" اور "اضطرار الى الله" كى كيفيت پر وعاكى قبوليت كا وعده فرمايا -

اَمَّنْ يُجِيْبُ المُصْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَ يَكُشِفُ السَّوْءَ. (النمل ١٢) سملا وه كون عبد جومعظر كى معيبت كو تواز دينا م اور اس كى معيبت كو دور كردينا ب."

ضردر عطا کی جائے گی اور اگر اس کے لئے مفید نہ ہوگی تو اس کے بدلے میں وہ چیز جو اس کے فائدے کا سبب ہنے اسے عطا کردی جائے گی یا اس کی آخرت کے لئے ذخیرہ کردی جائے گی۔

اس مقام پر اگریہ سوال کیا جائے کہ جو چیز بنددل کے حق میں بہتر ہوگی وہ خود خود اللہ فراہم کمیں کرے گا۔ پھر دو خود اللہ فراہم کمیے گالور جو بہتر نہ ہوگی وہ کسی قیمت پر فراہم خمیں کرے گا۔ پھر د طاکی آخر ضرورت بی کیا ہے؟

اس کے جواب میں ہم یہ کمیں گے کہ امور کی بہری کی تھی دو قتمیں ہیں۔ پچھ امور ایسے ہیں جن کے لئے اللہ نے دعا اور ایسے ہیں جن کی بہری حتی ہے اور پچھ امور ایسے ہیں جن کے لئے اللہ نے دعا اور طلب کی شرط عائد کی ہے کہ میرا بدہ جھ سے بائے گا تو عطا کروں گا۔ اس لئے انسان کو دونوں قسموں کے لئے دعا بائٹی چاہئے کیونکہ جو امور طلب و دعا پر موقوف ہوں وہ ماصل ہو سکیں اور جن کا حصول حتی ہو ان میں دعا کا تواب عاصل ہو سکے اور انسان خدا کے کرم کا حقد اربن سکے اور بھن او قات دعا کی تا چیر میں ماس لئے تاخیر دافع ہوتی ہے تاکہ انسان اپنی احتیاج کے لئے زیادہ سے زیادہ دعا بانگ کر اللہ تعالیٰ کے عرید انعام داکر ام کا مستحق من سکے۔

الکانی میں ام محمہ باقر سے معقول ہے کہ آپ نے فرملا: جب اللہ کو کسی محمد باقر سے معقول ہے کہ آپ نے فرملا: جب اللہ کو کسی محمد البند ہوتی ہے تو اس کی دعا کو فررا تیول نہیں کرتا تاکہ بندہ اس کے لئے مزید دیر تک محمد مناجات و دعارہے۔

اور سوال میں جس امر کے متعلق ہو جھا گیا ہے کہ "وعا کی جملہ شراتظ کی موجودگی میں بھی اکثر دعائیں قبول نہیں ہو تیں" تو اس کے متعلق ہم یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ ایسا ہرگز نہیں ہوسکتا۔ ایسا سجھنے کی بیاد یہ ہے کہ انسان شرائظ سے عافل ہوتا ہے اور اس جمان رنگ دیو میں جامع الشرائظ دعائیں انتائی کم ہیں اور اگر

### ہو یوں میں عدل

#### سوال ۲۳۹

الله تعالى في قرآن مجيد من ارشاد فرمايا:

... فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَ رُبَاعَ فَاِنْ حِفْتُمْ أَنْ لاَ تَعُولُوا . (الحمَآء ٣)

"... جو عور تیں حمیس پند ہیں دو، تین، چار ان سے نکاح کرلو لور اگر ان میں انساف نہ کر سکنے کا قطرہ ہے تو صرف ایک۔ یا جو کنیزیں تممارے ہاتھ کی ملیت ہیں۔ یہ بات انساف سے تجاوز نہ کرنے کے قریب ہے۔"

اور پھر ای سورہ میں دوسرے مقام پر اللہ تعالی نے قربایا:

وَكُنْ تَسْتَطِيْعُواْ أَنْ تَعْدِلُواْ بَيْنَ النِّسَنَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَعِيْلُواْ كُلَّ الْمَيْلِ فَتَلَرُّوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ... (الشَّاء ١٢٩)

المعلق میں کتابی کول نہ چاہو عور تول کے در میان کمل انصاف ہیں کر سکتے ہوئین اب ایک طرف بالکل نہ جمک جاؤ کہ دوسری کو معلق چھوڑ دو۔"

بہلی آیت میں زیادہ ہویاں رکھنے کی اجازت کو عدل کے ساتھ مشروط کیا گیا اور کما گیا کہ اگر عدل نہ کرسکو تو ایک ہی ہوی پر قناعت کرو۔ دوسری آیت میں یہ کما گیا کہ تم ہر گز عدل نہ کرسکو گے۔ تو کیا فہ کورہ آیات ایک دوسرے کی متضاد شیں میں؟ (العیاذ باللہ)

### بواب

کیلی آیت میں تعدد ازواج کے لئے عدل کی شرط عائد کی گئد مقصد یہ ہے کہ وہ یوں کو بیال حقوق میں کی طرح کی کی و

اضطرار کی وہ قشمیں ہیں: (۱) کونی۔(۲) تکلیفی۔
اضطرار کو وہ قشمیں ہیں: (۱) کونی۔(۲) تکلیفی۔
اضطرار کونی سب مرادیہ ہے کہ انسان کے پاس کوئی ظاہری سب باتی نہ
رہا ہو اور وہ تمام اسبب سے منقطع ہو کر خداوند عالم سے رابطہ قائم کرے۔ مثلاً کوئی
شخص وریا ہیں گر پڑے اور اسے وور دور تک بچانے والا شخص کمیں نظر نہ آتا ہو توالیا
مخض مضطر کونی کملائے گا۔

اضطرار تکلیفی ہے مراد ہے ہے کہ انسان توحید افعالی کے متعلق اس درجہ یقین پر پہنچ جائے کہ خدا کے سواکسی کو مؤثر تصور نہ کرے اور تمام اسبب ظاہری کو ارادہ پروردگار کے ساتھ مشروط قرار وے اور اس کا بیہ یقین اس کے وہم و گمان پر غالب آجائے۔ جس طرح ہے وریا ہیں ڈوینے والا محض ول کی گرا میوں سے خدا کو پکارتا ہے وہ بھی ای اخلاص اور جذب کی گرائی سے خدا کو پکارے۔ اضطرار تکلیمی کا بیہ مقام انہائی کم افراد کو میسر آتا ہے اور حضرت امیر الموجنین نے مناجات شعبانیہ ہیں اللہ تعالی کے اس مقام کی درخواست کی اور بارگاہ احدیت میں عرض کی : اللهی هب اللہ تعالی ہے اس مقام کی درخواست کی اور بارگاہ احدیت میں عرض کی : اللهی هب لی تکمان الانقطاع والیات "پروردگار مجمے اپنے حضور کمال انقطاع کا مقام عطا فرا۔" ایم جعفر صادق ہے کی پرچھا تھا کہ ہماری وعائیں قبول کوں نہیں ہو جے تم پہانے نہیں ہو۔ جو تیں ؟ آپ نے فرایا : "لِا نَکُم تَدُعُونَ مَن لا تَعْرِفُونَهُ " یعنی کیونکہ تم اسے پکار تے ہو جے تم پہانے نہیں ہو۔

اس حث سے ثابت ہوا کہ جامع الشرائط وعا انتائی کم ہے اور جامع الشرائط وعا انتائی کم ہے اور جامع الشرائط وعاکا شمرلا بانا محال ہے۔ حمر اس کے باوجود اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے ہماری توثی پھوٹی وعاؤں کو قبول کرتا ہے اور فقیر کا ذاتی تجربہ بھی کی ہے۔ فقیر نے اللہ تعالی سے بزاروں وعاکیں ما تکیں جو کہ اس نے اپنی شان رحمانیت سے قبول فرمائیں۔ فسینحان الله المحلیم الکویم الحنان الممنان .

نیادہ مائل ہوگا اور آس طرح سے ایک بدی اخلاق واطوار کے اعتبار سے زیادہ بہتر ہو
اور ودسری اس صغت سے محروم ہو تو الی صورت میں شوہر کا دل اخلاق و اطوار
مرکھنے والی بدی کی طرف زیادہ مائل ہوگا اور دوسری کی طرف کم مائل ہوگا۔
اللہ توالی نے مماان قلبی کو معافی کیا سرکور خلام کی عدل کا تھم رہا ہے۔

الله تعالى في ميلان قلبى كو معاف كيا ب ور ظاهرى عدل كا عم ديا ب الله تعالى في ميلان قلبى كو معاف كيا ب ور ظاهرى عدل كا عم ديا ب الكافى ميس مرقوم ب كه المن الى العوجاء في حضرت بشام من الحكم كا ما من ذكوره دونول آيات بره كر كما تعاكه الن آيات ميس تعناد پايا جاتا ب حضرت بشام في الله و تعفر صادق س يه مسئله يوچها تو آپ في فرمايا: إنَّ اللهُ اللهُ اللهُ والى في النفقة والثانينة في المودة. " كملى آيت كا تعنق مان و نفقه س ب اور دوسرى كا تعلق مودت و مجت س ب اور دوسرى كا تعلق مودت و مجت س ب ب

دو تدویوں سے مکسال محبت کرنا ناممکن ہے اس لئے اللہ تعالی نے فرایا: "فلا تعملوا کل المعیل فتلووها کالمعلقة. " (سورة نساء آبت ۱۲۹) کہ الی صورت میں صرف ایک تدی کی طرف ماکل نمیں ہونا چاہئے کہ دوسری معلق نظر آنے لگے کہ مدر اللہ تعالی کے لئے کہ مدر کی معلق نظر آنے لگے کہ مدر کی اللہ کا کا کا کہ کہ کا کہ کا کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کا کہ کی کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کو کہ کا کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کی کا کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ

آخضرت کے بال کی بدیاں تھیں اور آپ ان میں کمل عدل کرتے ہے اور آپ نے ان میں کمل عدل کرتے ہے اور آپ نے نادان کے لئے باری مقرر کی ہوئی تھی۔ گر اس کے باوجود بھی آپ نے بارگاہ احدیت میں عرض کی تھی : اَللّٰهُم هٰذِهٖ قِسْمَتی فِیْما اَمْلِكُ فَلاَ تَأْخُذُنی فِیْما لَمُلِكُ وَلاَ اَمْلِكُ فَلاَ تَأْخُذُنی فِیْما لَمُلِكُ وَلاَ اَمْلِكُ فَلاَ تَأْخُذُنی فِیْما لَمُلِكُ وَلاَ اَمْلِكُ مَن اور جو کھے میری تمین کی اور جو کھے میری مکیت میں تھی اور جو کھے میری مکیت میں تھی اور جو کھے میری مکیت سے خارج ہے اور تیری مکیت میں ہے اس کے متعلق میرا مواخذہ نہ کرنا۔"

بیٹی درست نہیں ہے۔ ایک کو دوسری مدی کی بہ نبست زیادہ حقوق دینا کہلی کے حق میں ظلم ہے۔ اگر ایک مدی کے ساتھ حقوق زوجیت اوا کئے جاکیں تو دوسری مدی سے بھی حقوق زوجیت ضرور اوا کئے جاکیں۔ جس مخص کی ایک سے زیادہ مدیاں ہوں تو اس کے لئے ضروری ہے کہ دہ مدیوں کے لئے برایر کی باری مقرر کرے۔ ظاہر ہے کہ اس طرح کا عدل قائم رکھنا ممکن ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس عدل کا تھم دیالور تعدد ازداج کے لئے اسے شرط قرار دیا۔

نیز ان پر خرج کرنے کے معاطے میں بھی عدل کو کا با محمط خاطر رکھا ہے کہ ان کو دیکھنے کے تکہ کی ایک کو ترجیح ویٹا دوسری کے لئے ظلم ہوگا بلحہ مستحب ہے کہ ان کو دیکھنے میں بھی مساوات کا خیال رکھے اور کشادہ ردئی سے ان سب پر نظر ڈالے۔ نیز مستحب کہ بدایری کی رعابت ان کے ساتھ ہر موقع پر کی جائے اور بیا کہ شب جس بدی کے ساتھ گزاری جائے میچ بھی اس کے ساتھ رہا جائے۔ بلاشک عدل کی بیا قتم جو عدیوں کے بدایر کے حقوق کے بارے میں ہے تفصیل کے ساتھ بتائی گئ ہے۔ بیا امر محکن ہے اور انسانی طاقت اور افقیار میں ہے۔ اس لئے اس کا تھم دیا گیا ہے۔

دوسری آیت میں بیہ خبر دی گئی کہ تم تد بول میں ہر گزیدل نہ کر سکو کے کہ
یہ اختیار و استطاعت بھر سے باہر ہے۔ اسے "مودت قلبی میں عدالت" کما جاتا ہے
جو میل و محبت سے عبارت ہے۔ مثلاً کیو نکر تمام عد بول سے مسادی محبت کرے گا
جبکہ حقیقت یہ ہے کہ قلبی میلان کا تعلق محبت والفت سے ہے کیونکہ محبت والفت
کا تعلق بداہ راست دل سے ہے لور انسانی دل خود اس کے اختیاد میں نہیں ہوتا۔

مثلاً ایک مخص کی دو عدیاں ہوں تو دہ ظاہری طور پر تو ان میں عدل ضرور کرے گا گر دل میں دونوں سے میکسال مجت نہ کر سکے گا۔ اگر اس کی ایک عدی بد صورت ہو اور دوسری خوصورت ہو تو اس کا دل اس کی خوصورت بدی کی طرف

سوال ۵۰

قرآن مجيد مين الله تعالى كا فرمان ب:

ا۔ ... وَلاَ تَكُتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَنْ يُكَتُمْهَا فَإِنَّهُ الِمْ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمٌ (البقره ٢٨٣) "اور خردار گوانی كونه چھپانا اور جو گوانی كوچھپائے گا اس كا دل كنابگار موگا اور الله تعالى تمهارے اعمال سے خوب باخر ہے۔"

(اور مزيد ارشاد ب:

٢ ومَنْ أَظْلَمُ مِمَنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ.
 (البقره ۱۳۰) "اور اس سے بوا ظالم كون ہوگا جس كے پاس خدائى شادت موجود ہو اور وہ پھر پردہ ہو شى كرے اور الله تهمارے اعمال سے عافل شيس ہے۔")

آیات بالا سے ثامت ہوتا ہے کہ گی گواہی کو چھپانا حرام ہے اور اللہ تعالیٰ فے دو عادل گواہ مقرر فرمائے ہیں لیکن زنا کے مسلے میں چار گواہ لازی قرار دیئے گئے اور حد تو ہے کہ اگر تین گواہ بھی زنا کی عینی گواہی دیں تو ان پر حد قذف اسی کوڑے جاری ہوتی ہے۔ آخر الیا کیول ہے؟ جبکہ قرآن مجید گواہی دینے کو واجب قرار دیتا ہے؟ علاوہ اذیں چار گواہوں کا سب سے بوا نقصان ہے ہے کہ اس سے برائی مزید کھیلی ہے کہ واس سے برائی مزید کھیلی ہے کہ وار شروی کا در نہی ہم برحد شرعی نافذ ہوگا۔

ورخواست م كه اس مسك كاشافي اور كافي جواب عنايت فرماكين-

بواب

تمام امور کے اثبات کیلیے دوعادل گواہ ہی کافی میں مرز نااور لواطت کے اثبات

کیلے چار عادل گواہ ضروری ہیں۔ (اور یمی اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: لُولاً جَآءُ و عَلَیْهِ

بار بُعَةِ شُهداءً... (النور ۱۳) "پر ایسا کیول نہ ہواکہ یہ چار گواہ بھی لے آئے۔")

چار گواہول کے لئے "حکم تعبدی" ہے اور یقینا اس میں وہ مصلحتیں ہول گی جن کے سیجھنے ہے ہم قاصر ہیں اور ممکن ہے کہ ان مصالح میں ایک مصلحت یہ بھی ہو کہ خداوند جل شانہ راضی نہیں ہے کہ یہ دو گناہ آشکار ہول کیونکہ ان کا ظاہر ہونا ان کے ارتکاب کی جرائے اور ذلیل و خوار ہونے کا سبب ہے۔ ای لئے ان دو گناہول کو کبیرہ میں شار کیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں ان کا مشہور ہونا صفت غیرت کے منافی ہے۔ حدیث میں ہے کہ اللہ انبیاءً سومنین صدیث میں ہے کہ اللہ انبیاءً سے نیادہ غیرت مند ہے اور انبیاءً مومنین سے نیادہ غیرت مند ہے اور انبیاءً مومنین سے نیادہ غیرت مند ہیں۔

گوائی کا چھپانا وہاں حرام ہوتا ہے جمال حق کا اثبات اور باطل کا ابطال گوائی پر موقوف ہو اور اس کے ساتھ نہ صرف گواہ کو اپنے لئے یا تمام مومنین کے لئے بلعہ جس پر گوائی وی جارہی ہو کے لئے کسی ضرر کا اندیشہ نہ ہو۔

قرض کی گواہی کے متعلق تو یہ بھی شق موجود ہے کہ جب مقروض تک وست ہو اور قرض خواہ اس کی شکد تی کو مد نظر نہ رکھے اور قاضی کی عدالت میں اس کے ظاف مقدمہ درج کرنے اور گواہوں کی گواہی سے اس پر حق ثامت ہو جائے اور اس کے پاس ادائیگی کے لئے پچھے نہ ہو تو قاضی اس مقروض کو زندان میں بھیج سکتا ہے۔ لہذااس صورت میں گواہوں کے لئے گواہی دینا صحیح نہیں ہے۔

ای طرح ہے جو شخص زنا کے مقدمے میں حاکم شرع کے سامنے گواہی دینا چاہتا ہو تو اے گواہی دینے ہے قبل ہے دکھے لینا چاہے کہ آیا اس کے علاوہ تین دیگر عادل گواہ بھی موجود ہیں۔ اگر وہ ہے دیکھے کہ اس کے ساتھ تین اور گواہی کے لئے موجود ہیں تو گواہی دے اور اگر نصاب شمادت پورانہ ہو اور گواہوں کی تعداد کم ہو تو بثواب

تمام عوالم دجودی کے ظاہر و باطن کا اطاطہ حضرت حق سجانہ کے ساتھ مخصوص ہے اور اس میں اس کا کوئی شریک اور نظیر نہیں ہے۔ جس طرح سے وہ خالق کل ہے اس طرح سے وہ تمام کا نات کو محیط ہے اور صرف وہی ہے جس کا علم اس کی عین ذات ہے۔

البت روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ کچھ غیب ایسے ہیں جو صرف باری تعالی سے مخصوص ہیں اور مخلوقات میں سے کسی کو اس کے متعلق کوئی اطلاع نہیں ہے۔ حتی کہ کسی ملک مقرب اور کسی نبی مرسل کو بھی اس کا کوئی علم نہیں ہے۔ ذات حق کی ماہیت و کیفیت و مکان کا تعلق بھی اس سے ہے (جیسا کہ حضرت امیر المومنین کی ماہیت و کیفیت و مکان کا تعلق بھی اس سے ہے (جیسا کہ حضرت امیر المومنین نے دعائے معلول میں کما ہے: یَامَن لاَ یَعْلَمُ مَاهُوَ وَلاَ کَیْفَ هُوَ وَلاَ آینَ هُوَ اِلاَّ هُوَ. دو دات کہ جس کے متعلق کوئی نہیں جانا کہ وہ کیا ہے اور وہ کیسا ہے اور وہ کسا ہے اور دہ کسا ہے۔")

اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے انبیاء و مرسلین اور ائمہ طاہرین کو جتنا اس کی معلاما معلم عطاکیا ہے اور وہ اتنا ضرور جانتے ہیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالی کے عالم الغیب ہونے کا جو تذکرہ موجود ہے اس سے مراد ہے کہ اللہ تعالی کے عالم میں ہے۔ اللہ تعالی نے انجیاء و مرسلین کو غیب سے جتنا جاہا نوازا۔ لہ

کو تکہ مد کے جاری کرنے کے لئے زنا کی شماوت شر کی جُوت کے بغیر ویتا خود ان کی اپنی جانب سے ہے جو اعتراض کا باعث نہیں ہے اور یہ کہ سوال میں یہ بات کی گئی ہے کہ یہ طریقہ زنا کو پھیلانے کا سب نے گا میچے نہیں باعہ اس ذریعے سے قدّف کو روکنے میں مدد المق ہے۔ سخت سزا کے پیش نظر لوگ ایک دوسرے پر زناکا الزام نہیں لگا سکیں گے۔ نیز زنا کے گناہ کے ہوا ہونے کی سمجمیں گے۔

علم غيب

سوال ۵۱

قرآن مجيد من الله تعالى كالرشاد ب:

اِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ يُنَزِّلُ الْفَيْثُ وَ يَعْلَمُ مَافِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مِافَى أَرْضِ تَمُوْتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ. فَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ عَدُا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِآيَ اَرْضِ تَمُوْتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ. (لقمان ٣٣) "يقينا الله بن كياس قيامت كاعلم به أور وي پانى برساتا به اور شم كيا مات به اور كوئى نفس به نمين جانتا به كه وه كل كيا كمائے گا اور كى كو نمين معلوم كه است كس زين بر موت آئى لي يوك الله جانے والا اور باخر به الله على معلوم كه است كس زين بر موت آئى لي سين ماله مائے والا اور باخر به الله مائے مائه والدور باخر من الله على الله جانے والا اور باخر من الله على الله مائه الله على الله الله على اله على الله على الله على الله على

آیت بالا سے معلوم ہوتا ہے کہ غیب صرف ذات حق کے ساتھ مخصوص ہے جبکہ ہمارا مشاہرہ ہے کہ بعض لوگ غیب کی خبریں دیتے ہیں اور وہ بالکل درست طلعت ہوتی ہیں۔

در خواست ہے کہ اس اشکال کو دور فرمائیں۔

14

ا جیدا کہ سور ، جن میں فرمان فداو تدی ہے : عَالِمُ الْفَيْبِ فَلاَ يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ اَحَلُا اللهُ مَنِ ارتَهِم وَاَحَاطُ اللهُ مَن رَسُول فَائِنَهُ يَسْلُكُ مِن يَنْ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ رَصَدًا لِيَعْلُمَ اَنْ قَلْ الْلَقُوا رِسَالاَتَ رَبِّهِم وَاَحَاطَ المَّتَنِي مِن رَسُول فَائِنَهُ يَسْلُكُ مِن يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ رَصَدًا لِيَعْلُمَ اَنْ قَلْ الْلَقُوا رِسَالاَتَ رَبِّهِم وَاَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِم وَاَحْصَلَى كُلُ شَيْ عَدَدًا. (الجن ٢٨ تا ٢٨) "وه عالم الليب ہے اور اپنے فيب بركى كو ہمى مطلح تمين كرتا ہے . مر حول كو لهند كرتا ہے تاكہ وہ اللي علي مندن ويك كر انهول نے اپن درب كے بيابات كو پنهاديا ہے اور جس كے پاس جو بكر ہى ہے دہ اس پر مادن ہے اور حس كے اس جو الله الله سند برك الله سند برك

علاوہ ازیں علم فراست رکھنے والے ، مخمن اور علم جفر کے دعویدار جنات کی تنخير كى وجه سے جو كچو بھى غيب كى خبريں ديتے ہيں توان كى خبريں تمام حواوث کے متعلق نہیں ہو تیں بلحہ اقل القلیل حوادث کے متعلق ہوتی ہیں اور ان کی ے ہٹاد یا ہے اور بول ان کی پیشن کوئی غلط ثامت ہوجائی ہے۔ اطلاعات ہمیشہ نا تھی ہوتی ہیں اور وہ کسی طور بھی واثوق کے قابل نہیں ہو تی جبکہ ان کی به نبست اگر کوئی حاذق طبیب کی مریض کی نبض دیکھ کر اس کی سابقہ زندگی

> ير جني ہوتی ہے۔ علم فرامت تمام تر طنیّات پر منی ہے اور علم جفر ور بل اور ای طرح کے دیر مخفی علوم بھی بوری طرح سے لوگول تک نمیں پنچے۔ ای لئے ان کی آکٹر میٹن م کوئیال غلط ثامت ہوتی ہیں اور ان کی خبر کے غلط ہونے کی بھن او قات وجہ یہ مجل موتی ہے کہ وہ اینے متصلول یا اینے ہمزاد سے حاصل کردہ خبر من کر اس کی پیشن

کے متعلق خبر دے تو وہ زیادہ صحیح ہوتی ہے کیونکہ اس کی خبر اس کی ممارت و تجربہ

موئی تو کر دیتے ہیں لیکن انسی اس کے مواقع کا علم نسیں ہوتا۔ ای لئے ان کی میش

ي آيت كريمه والالت كرتى ب كم غيب كا ذاتى علم مرف يروردگار كے ياس ب حين ووجس نمائدم کو پہند کرتا ہے اس علم کا کوئی نہ کوئی حصد ضرور عطا کردیتا ہے اور یہ بات علم غیب کے بارے عى افراط و تغريط ك دوميان ايك معتدل داست جس س يد مئله بالكل واضح مو جاتا ب كه اصل علم برور وگار کے پاس ہے اور معدہ کو عطائے پرور دگار سے حاصل ہوتا ہے۔ لہذا جب تک عطائے پرور دگار کا جوت نہ ال جائے یا مدے کا خدا سے مخصوص تعلق جلت نہ ہو جائے اس وقت کے علم غیب کے کمی دعویٰ کی تعدیق نہیں کی جاعتی اور نہ تل مدے کو صاحب علم غیب تعلیم کیا جاسکا ہے۔ ای تضوص تعلق عی کی طرف قرآن مجید نے پندیدہ درسول اور نمائدہ کد کر اشارہ کیا ہے۔ اور اس کے ساتھ یہ میں والمح رب كه خدالور لوليائ خداك علم فيب من حسب ذيل فرق مكن جي :

- خداكاعلم ذاتى بور اوليائ قداكاعلم عطائى بي
- خدا کا علم محیط ہے اور اولیائے خدا کا علم بقدر مثبت ہے۔
- خدا کا علم غیب قطی ہے اور اولیائے خدا کا علم اراوی ہے۔

موئی غلط علمت ہوتی ہے۔ مثلاً وہ ایک محف کے مرنے کی میشن موئی کرویتے ہیں لیکن و و فخص صلد رحی کرتا ہے یا صدقہ دیتا ہے اور اللہ تعالی اس کی آئی ہوئی قطا کو اس

ای لئے شریعت طاہرہ نے ان لوگوں کی طرف رجوع کرنے سے منع کیالور ان کی تصدیق کرنے سے روکا ہے اور اس کے ، عس یہ علم دیا گیا کہ وہ خدا پر محروسہ رحمیں اور محنت سے اپناکام جاری رحمیں اور صدقہ دیں اور اللہ تعالیٰ سے دعا ما تلیں خلاصہ بی ہے کہ تمام عوالم کے علم ذاتی کا عالم صرف اور صرف خدائے غزوجل ب لور علوم غیریہ جو انبیاء د ائمہ علیم السلام کے پاس ہیں وہ خدلوند عالم کے ان پر وہی انعامات میں سے ہیں۔ نیزیہ کہ اگر ہمی کی نجوی وغیرہ کی کوئی بیٹن کوئی کی بھی المت ہو جائے تو یہ محض الفاق ہوتا ہے۔ ورنہ ان کی اکثر و بیعتر بیشن مو تیال جموتی ثابت ہوتی ہیں۔

یہ کت ہمیشہ ذہن نھین رکھنا چاہتے کہ مخمن کی خبر علم غیب کی جائے تلن وردہم پر بن موتی ہے جے کی طرح سے بھی علم غیب کے الفاظ سے تعبیر ضیں کیا جاسکا اور ان کے علم کی بیاد بھی تخیین و ظن پر ہے اور پھر یہ کہ ان کی پیٹن گوئی ظاہری اسباب کی مرمون منت ہوتی ہے جبکہ علم غیب بدون اسباب اللہ تعالی ہے تخصوص ب یا وہ جے جنا جاہے عطا کردے اور حرید یہ کہ سمحن کی خبر جیشہ اجمالی موتی ہے۔ مثلاً کوئی منجم کی مخص کی موت کی خبر دیتا ہے تووہ یہ جس متا سکے گا کہ اسكى زند كى كا خاتمه كس دفت موكا اوركن حالات ش اسكى زند كى كاج اغ كل موكا\_

خلاصہ یہ ہے کہ کا تنات کے تمام واقعات اور ان کی جزئیات و خصوصیات کا علم الله تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہے۔

انما الغيب لله ولاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم.

لیے لیکر سایہ دو ہرادہ ہونے تک انہیں اوا کیا جاسکا ہے اور عصر کے نوا فل کو فریضہ عصر ہے پہلے اوا کرنا چاہئے اور سایہ چار ہرادہ ہونے تک انہیں اوا کیا جاسکا ہے۔
اگر نماز ظہر و عصر کے نوا فل قضا ہو جائیں تو نماز عصر کے بعد ان کی قضا چائی جاسکتی ہے۔ پہلے ظہر کے نوا فل ادا کئے جائیں گھر عصر کے نوا فل ادا کئے جائیں اور فیصل کے نوا فل ادا کئے جائیں اور فیل دن میں ہی ادا کئے جائیں۔
اور میانی اور اگر نوا فل رات کے وقت اوا کئے جائیں تو قضا کی نیت سے اوا کئے جائیں۔
مرخی فائی ہونے تک انہیں پڑھا جاسکا ہے اور جب افتی کی سرخی فائب ہو جائے اور سیانی جھا جائے تو ان کی قضا پڑھنی چاہئے۔
اور سیانی جھا جائے تو ان کی قضا پڑھنی چاہئے۔

نماز عشاء کے نوافل فریضہ عشاء کے بعد آدمی رات تک پڑھے جاسکتے ایں۔ فجر کے نوافل نماز فجر کے فریضہ سے قبل پڑھے جاتے ہیں اور فجر اول سے معرف کی سرخی نمودار ہونے تک انہیں پڑھا جاسکتا ہے۔

الم المرازشب كا وقت نسف شب سے شروع ہوكر اوان فجر تك باقى رہتا ہے اور على باقد مكا ہے اور على باقد مكا ہے اور عص

نماز شفع میں قنوت کا کیا تھم ہے؟

يوال ۵۳

# مسائل ففهيه

سوال ۵۴

نوافل اور معجات میں کیا فرق ہے اور نوافل ہومیہ کو کس وقت کی اوالور کب قفاکی نیت سے پڑھنا چاہئے؟

جواب.

نوا فل سے وہ تمام اعمال مراد ہیں جو قرب خداد ندی کے لئے مطلوب ہوں الکین ان کی ادائیگ ضروری ند ہو اور انہیں ترک کرنا جائز ہو۔

افوی طور پر تمام معجاب "نوافل" کا حصہ ہیں۔ البتہ فقهاء کے نزدیک لفظ افل خاص ہے اور اس سے غیر واجب نمازیں مراد لی جاتی ہیں۔ نوافل کا اطلاق تمام ستحب نمازوں پر کیا جاتا ہے جن میں اضل نوافل یومیہ ہیں جو کہ چونتیس رکعات ہیں جن کی تفصیل ہے ہے۔

فجر کے دو نوافل ہیں اور ظہر اور عمر کے آٹھ آٹھ نوافل ہیں۔ مغرب کے چار نوافل ہیں۔ مغرب کے چار نوافل ہیں اور اگر کھڑے چار نوافل ہیں جو بیٹھ کر ادا کئے جاتے ہیں اور اگر کھڑے ہو کر ادا کئے جائیں تو مرف ایک رکعت پڑھنا پڑتی ہے۔ ای لئے اے ایک تصور کیا جاتا ہے اور نماز شب کی گیارہ رکعات ہیں۔

ظر کے نوافل کو فریضہ ظہر سے پہلے پڑستا جاہے اور سورج کے دوال

140

منازشب کی مزید اوعید و تعقیبات کے لئے وعاؤل کی کماوں (مصباح اور مفاقع البعان) کی طرف رجوع کریں۔

# ادائیگی قرض کی اہمیت

موال ۱۹۵

اگر وقت نماز میں کوئی قرض خواہ کسی مقروض سے اپنے قرضہ کا مطالبہ کرے تو کیا مقالبہ کرے تو کیا مطالبہ کرے تو کیا مقالبہ کی خیال کرے تو کیا مقروض کو پہلے نماز پڑھنی چاہئے یا قرض اوا کرنا چاہئے گا اور اسے کہ اگر مقروض قرضہ کو والیس کرے تو نماز کا اول وقت نکل جائے گا اور اسے مشترک وقت میں نماز اوا کرنی پڑے گی۔

اب ُ

اس امر میں کوئی شک نہیں کہ جب کی مکلف پر بیک وقت دو امر واجب
مول اور ان میں سے ایک کا وقت وسیح ہو اور دوسرے کا تنگ ہو تو انسان کو پہلے وہ
فریقتہ اوا کرنا چاہئے جس کا وقت تنگ ہو چر دوسرے فرض کو اوا کرنا چاہئے۔ انسان
جب تک شک وقت کا فریقہ اوا نہ کرے اس وقت تک اسے وسیح وقت کا فریقہ اوا
میس کرنا چاہئے۔ لہذا آگر قرض خواہ اپنے قرض کا مطالبہ کرے اور وہ اس کے لئے
جلد اوا تنگی کی خواہش کا اظمار کرے تو مقروض کو چاہئے کہ اول وقت میں نماز اوا نہ
کرے اس کی جائے مشترک وقت میں نماز اوا کرے۔

آگر کوئی مخص قرض خواہ کو قرضہ ادا کرنے میں تاخیر کرے اور اس کی جائے نماز پڑھنے میں معروف ہو جائے تو وہ معصیت کار شار ہوگا اور برمائے احتیاط اسے اپنی نماز کا اعادہ کرنا چاہئے۔

نماز شب لینی نماز تہد کی آٹھ رکھتیں ہیں اور ہر دو رکھتوں کے آتر میں ملام پڑھا جائے گا اور ہوں آٹھ رکھتیں چار سلامول سے محمل ہوں گی اور ہر دوسری رکھت میں رکوع سے قبل دعائے توت مستحب ہے اور اس کے لئے کتب او عید میں وعائیں اور سور تیں کھی ہوئی ہیں۔ ان کاوں کی طرف رجوع فرائیں۔

نماز شفع بھی دوسری دو رکعتوں کی طرح سے پڑھنی جاہے البتہ دوسری رکعتوں کی توت میں اختلاف ہے اور فقہاء میں قول مشہور سے کہ نماز شفع میں توت مستحب ہے اوالطحاک کی روایت میں فہ کور ہے:

الم على رضاً في نماز شفع كى دوسرى ركعت مي ركوع سے بيلے قنوت برخى ليكن عبدالله بن سال في المام جعفر صاول سے روايت كى ہے كه آپ في فرملا: القنوت: وفي الموتو في الموكعة الثالثة. "ورّ كى تيسرى ركعت ميل قنوت براتين جا ہے۔ "(حارالانوارج ٨٥، ص٣٣٣)

پی قوت کا پڑھنا افغلیت اور تاکید استخباب پر محمول ہے، اسے ترک نمیں کرنا جائے اور اسے اہمیت و بی جائے قنوت و ترکی واحد رکعت میں ہے جمع تمیری رکعت شار کیا جاتا ہے۔

اور نقیر کا دستور العمل یہ ہے کہ جب بھی مجھے نماز شب کی توفق نعیب ہوتی ہے تو میں نماز شفع کی دوسری رکعت میں دعائے تنوت ضرور پڑھتا ہول۔

مفرد و ور مل قنوت كى زياده تاكيد ب قرأت كى بعد قنوت من سر مرتبه "اَسْتَغْفِرُ اللّه وَ اَسْتُلَهُ التَّوْبَة" براهنا جائية

انفتیہ اور مصباح می تھی میں نہ کور ہے : الم سجاد توت ور میں تین سو مرتبہ "اَلْعَفُو" پڑھا کرتے تھے۔

# میک وقت قصر و تمام کا حکم کیوں؟

موال ۵۲

مافر کے لئے نماز قصر میں یہ فلفہ پوشیدہ ہے کہ مسافر کو سولت بہم پہنچائی جائے جبکہ علاء و مراقع کی کتب نقہ میں بعض احکام کے ضمن میں یہ تھم موجود بہتے کہ مسافر کو احتیاط واجب کی بها پر قصر اور کھمل نماز اواکرنی چاہئے۔ تو کیا اس تھم سے مسافر کی زحت ووگنا چوگنانہ ہو جائے گی ؟

ال سوال كا جولب أيك تميد ير موقوف ب جے مخفر الفاظ من مم يول

سان کرتے ہیں:

جب اولہ شرعیہ کینی قرآن و سنت اور اہماع و عشل سے کوئی علم شامت ہو است اور اہماع و عشل سے کوئی علم شامت ہو است قوم ملف کا یہ بھی فریفنہ ہے کہ است خود یقین ہو جائے کہ میں نے علم کی اس اعداز سے جالائے کہ است خود یقین ہو جائے کہ میں نے علم کی اسل کردی ہے۔

عمل انسانی کا بھی فیصلہ ہے اور اپنے فرض سے عمدہ برا ہونے کا یقین وو طرح سے حاصل ہو تا ہے ۔ ا۔ تفصیلی :

بإنسان كوائ فريضہ سے عمدہ برا ہونے كا يقين اس دفت ہوتا ہے جب دہ
اس كے تمام اجراء و شرائط پر كمل عمل كرے۔ مثلاً شريعت طاہرہ كا عم ہے كہ نماز
كے لئے آب مطلق سے وضو كيا جائے (اور دو اعضاء كو دھويا جائے اور دو اعضاء كا
مسح كيا جائے۔) اس صورت ميں كہ مكلف آب مطلق ركھتا ہو اور اس سے دضو

اور اگر کوئی محص وسیج وقت میں نماذ پڑھنے میں مصروف ہو اور دوران نماذ قرض خواہ اس سے اپنا قرض طلب کرے اور قرض کی ادائیگی نماذ آوڑنے پر موقوف ہو آب اپنی نماذ آوڑ دینی چاہئے اور قرض اوا کرنا چاہئے۔ اگر وہ اپنی نماذ کو نہ آوڑے تو وہ معصیت کار متصور ہوگا جبکہ اس کی نماذ درست ہوگی محر منکہ احتیاط اسے نماذ کا اعادہ کرنا چاہئے۔

مال حرام سے خریداری

سوال ۵۵

آگر کوئی مخض مال حرام سے لباس خریدے اور ول میں یہ اراوہ رکھے کہ متاسب وقت پر وہ مال اصل مالک کو واپس کردے گا تو آیا اس کے لئے اس لبائرا کا استعال کرنا جائزہے؟

جب بھی کوئی فض کسی معین حرام کی رقم سے کوئی چیز خرید کرے تو معالمہ باطل ہے اور وہ چیز اس کی تصرف حرام ہے اور وہ چیز اس کی معالمہ باطل ہے اور خرید کردہ چیز میں ہر حم کا تصرف حرام ہے اور وہ چیز اس کی معمور ہوگی جس کی دولت سے اس نے ندکورہ چیز خرید کی ہوگی اور خریدار کی مکیت میں خطل نہ ہوگی۔

البت اگر كوئى مخض لباس يا كوئى دوسرى چيز لوهار خريد اور دوكا عدار ك او مار كى چيز لوهار خريد كرده چيز مل تصرف اوهاركى او يگى مال حرام سے كرے تو معالمه صحح بوگا اور خريد كرده چيز مل تصرف طال بوگا۔ ليكن حقد اركو رقم كى دالهى اس پر باتى رہے كى اور اسے چاہئے كه وہ حقد اركو اس كا حق فورا دالي كرے۔

عمل سلیم کا تقاضا ہے۔ اور اس مقام پر عمل سے کہتی ہے کہ وونوں طرح سے نماز پڑھی جائے تاکہ یہ یقین پیدا ہوجائے کہ فریضہ کی اوائیگی صحیح طریقہ سے ہوئی ہے۔

# قطبین میں نماز کیے پڑھی جائے؟

سوال ۷۵

قطب شالی اور قطب جنوبی کے قریب جمال رہائش ممکن ہے وہال کے مسلمان اپنی میگانہ نمازیں کیے پڑھیں جبکہ وہال چھ ماہ ون اور چھ ماہ رات ہوتی ہے؟ مسلمان اپنی میگانہ نمازیں کیے پڑھیں جبکہ وہال چھ ماہ ون اور چھ ماہ رات ہوتی ہے؟ مواب

جمال تک ہماری اطلاعات کا تعلق ہے تو اس سے تو کی معلوم ہوتا ہے کہ وہاں انسانی آبادی کی رہائش ناممکن ہے اور اگر بالغرض یہ مان لیا جائے کہ وہاں رہائش میں جاسکتی ہے تو ایسے مقام پر کسی مسلمان کو رہائش نہیں رکھنی چاہئے کیو تکہ ایسے مقام پر او قات نماز کا تعین مشکل ہے اور ایسے مقام پر ماہ رمضان المبارک کے روزے رکھنے اور کو وہاں رہائش اختیار مشکل ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو وہاں رہائش اختیار نہیں کرنی چاہئے اور اگر کوئی مسلمان ایسے مقام پر رہائش پذیر ہی ہو تو اسے وہاں سے جمرت کرنی چاہئے۔

فقمائے کرام "فعوف بعدالهجوة" کے متلہ پر متفق بیں اور اس کا مقصد بید ہے کہ اگر کسی شہر یا ملک بین احکام اسلام پر عمل کرنا و شوار اور نا ممکن ہو تو وہاں اسلام پر عمل کرنا و شوار اور ملک میں چلے جانا اسلام ہو جاتا ہے اور اس کی جائے کسی ایسے شہر اور ملک میں چلے جانا اللہ جاتا ہو جاتا ہے جمال وہ اپنے وینی احکام پر عمل کر سکتا ہو اور اگر کوئی شخص ایسا نہ واجب ہو جاتا ہے جمال وہ این وی احکام پر عمل کر سکتا ہو اور اگر کوئی شخص ایسا نہ کرے تو وہ گناہ کبیرہ کا مر تحب ہوگا۔

کرے۔ لہذا اگر کوئی مخض نہ کورہ شرائط کے تحت وضو کرے گا تو اسے بیتین ہو جائے گاکہ میں اپنے فریضہ سے باحسن وجوہ عمدہ پرا ہو چکا ہوں۔ ۲۔ اجمالی :

انسان کو اجمالی یقین کا مرطہ اس وقت پیش آتا ہے جب وہ تفصیلی یقین طامل کرنے سے بوجہ قاصر ہو۔ اس لئے وہ اپ عمل کو باربار سرانجام و بتا ہے تاکہ اسے اپنے فریضہ کی اوائیگل کا یقین ہو جائے۔ مثلاً ایک فیض کے پاس وویر شول میں پانی ہمر اہوا ہو اور ان پر شول کے علاوہ اس کے پاس پانی موجوو نہ ہو اور تلاش کرنے پر بھی پانی ملنا مشکل ہو اور اسے یہ یقین ہو کہ ان پر شول میں سے ایک کے اندر مضاف پانی مناف ہے اور کس مضاف ہے اور کس بر تن کا پانی مضاف ہے اور کس بر تن کا پانی مطاق ہے۔ اب اگر وہ ایک پر تن کے پانی سے وضو کرے تو اسے وضو کی صحت کا یقین ہر کر پیدا نہ ہوگا کیو تکہ یہ احتمال ہمر حال قائم رہے گا کہ ممکن ہے کہ سانی مضاف ہو۔

ایے موقع پر عقل سلیم کا نقاضا ہہ ہے کہ اپنے فریضہ کی صحت کے یقین کے لئے اسے دونوں پر تنوں سے وضو کرنا چاہئے۔ لہذا ایسے مخص کے لئے یہ پوچھنے کی کوئی دجہ نہیں ہے کہ مختص نہ کور سے وضو کا تحرار کیوں کرایا گیا۔

اس مختری تمید کے بعد اب ہم اصل سوال کی طرف آتے ہیں۔
جب مسافر کے لئے تمام شرائط کمل ہیں یا پھے کم ہیں اور انسان کی نتیجہ پر
بھی نہ پہنچ سکتا ہو تو اے اپنے فرض سے عدہ پر ابونے کا یقین حاصل کرنے کیلئے
دونوں طریقوں پر عمل کرنا پڑے گا۔ وہ نماز قصر بھی پڑھے گا اور پوری بھی پڑھے گا۔
اس سے زیادہ سادہ لفظوں ہیں ہم سے کمہ سکتے ہیں کہ شارع سے نماز کی
تکرار کا تھم نہیں دیا کہ ہم ہے کمہ سکیں کہ سے تھم قصر کے فلفہ کے خلاف ہے۔ ہے

فقطے کو نعف شب متعور کرنا چاہے اور ان کے درمیان اوقات نماز کا تعین کرلینا چاہے اور یہ وجہ قوت سے خالی نمیں ہے۔

### غلامول کی خریدو فروخت

#### سوال ۸۵

کیا موجودہ دور میں غلاموں کی خرید و فروخت جائز ہے؟ اگر اگر کوئی شخص افریقہ کے چندو حشیوں کو پکڑ کر اپنا غلام منانے لور دوسرے ملک میں لے جاکر انہیں فروخت کرے تو کیااس کا یہ عمل شرعی اعتبارے درست ہوگا؟

علاوہ اذیں قرآن مجید میں جان ہو جھ کر روزہ توڑنے اور چند دیگر امور کے لئے غلام آزاد کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور موجودہ دور میں غلامی نظام نہ ہونے کی دجہ سے ان احکام پر عمل ناممکن ہو چکا ہے تو کیا یہ تھم مطلق اور ہمیشہ کے لئے ہوگا؟

کی ہاں! مسلمان کے لئے جائز ہے کہ کافر کو پکڑ کر اپنا غلام بنائے۔ خواہ دہ کسی بھی براہ پر ہو اور جمال بھی ہو اے پکڑنے اور اپنا غلام قرار دے ئے۔ البتہ غلام معاہدہ تو موجود مسلمانوں کا کوئی معاہدہ تو موجود بہ ہو اور دہ اسلامی ریاست کے ذمی بیسے اگر معاہدہ موجود نہ ہو اور دہ اسلامی ریاست کے ذمی بھی نہ ہوں تو ایسے کا فرول کو غلام بنانا جائز ہے اور ان کی خرید د فرد خت طال ہے۔ بھی نہ ہوں تو ایسے کا فرول کو غلام بنانا جائز ہے اور ان کی خرید د فرد خت طال ہے۔ اور جمال تک اس مسئلہ کا تعلق ہے کہ اسلام نے بہت سے مقامات پر غلام آذاد کرنے کو واجب کیا ہے اور موجودہ دور میں غلاموں کا کمیں دجود خمیں ہے کیونکہ آذاد کرنے کا جائز کے اس گردے بیل کہ غلام آذاد کرنے کا چندی سال گزرے بیل کہ غلامی متر دک قرار دی گئی ہے ای لئے غلام آذاد کرنے کا

وَ نَقَلَ الْمَجْلِسِيُّ عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ عَنِ الْعَلاَّمَةِ (ره) فِي كِتَابِ الْمُنْتَهَى لِمَّا نَزَلَ قُولُهُ تَعَالَى "أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا" أَوْجَبَ النَّبِيُّ المُهَاجَرَةَ عَلَى مَنْ يُضْعَفُ عَنْ إِظْهَارِ شَعَاتِرِ ٱلْإِمِلاَمَ.

علامہ مجلیؓ نے کتاب المنتی میں علامہ سے نقل کیا ہے کہ جب قرآن مجید کی ہے آیت "اَلَمْ تَکُنْ اَرْضُ اللّٰهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِوُواْ فِيْهَا" کیا الله کی زمین وسیع نه مجید کی ہے آیت "اَلَمْ تَکُنْ اَرْضُ اللّٰهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِوُواْ فِيْهَا" کیا الله کی زمین وسیع نه محمل کے فرض قرار ویا جو شعائر اسلام مجالانے سے قاصر ہو۔

اگر بالفرض کمی مسلمان کو کمی مجوری کی وجہ سے وہاں رہتا پڑے تو وہ کرہ ارض کے در میان میں واقع ممالک کے نظام الاؤقات کے تحت اپی نمازیں جالائے لور اس طرح ماہ مبارک رمضان کے لوقات کا تعین کرے اور اس وجہ کو مرحوم سید نے رسالہ عروۃ الوثقی میں رقم فرمایا ہے کہ جو کوئی ان مقامات میں ہو وہ لوقات نماز کے لئے متعارف ممالک کے لوقات سے رجوع کرے لور آج کے دور میں ایسا کرنا ہوا آسان ہے کیونکہ گئری، ریڈیو لور ٹیلی گراف لورٹی وی کے ذریعے سے انسان مخوفی معلوم کرسکتا ہے کہ دوسرے ممالک میں اس وقت کیا وقت ہوا ہے لور ان میں نماز کا کیا وقت مقرر ہے۔ لور دوسرے ممالک میں اس وقت کیا وقت ہوا ہے لور ان میں نماز کا کیا وقت مقرر ہے۔ لور دوسرے ممالک کے نظام الاوقات کو مد نظر رکھ کر ماہ رمضان کے روزے رکھنے لور کھولنے کے وقت کا تعین کرے۔ ل

میں عرض کرتا ہوں کہ ہر چند ان مقامات پر آفآب طلوع و غروب مسیل کرتا اور وہاں کی راقیں دائرہ کی حرکت کی طرح محسوس ہوتی ہیں لیکن وہاں آفآب کے سب سے بلند مقام کو ظہر خیال کرتا چاہئے اور اس کی حرکت کے سب سے نچلے استان کا خیال ہے کہ قطبین میں رہائش پذیر افراد کو چاہئے کہ وہ اٹی عبادت کے لئے خانہ کعبہ کے اوقات کو میران قرار دیں اور کعبہ شریف کے نماز روزہ کے اوقات کو اٹی عبادات کے لئے معیاد کی وقت قرار دیں۔ هذا ماعندی واللہ اعلم بالصواب، من المعتوجم عفی عند

پروپیکٹے کا اثر ہوگیا ہو۔ لہذا اس علم کی حکمت کے بارے میں مختمر اشارہ کیا جاتا ہے۔ اس میں شک نمیں ہے کہ غلای صرف اسلام سے مخصوص نمیں رہی بلعہ تمام فرموں میں ہر زیانے میں اس کا وجود رہا ہے اور ہر قوم میں غلای اور غلام کے بارے میں مخصوص طریقہ رائج رہا ہے اور ان میں سے بھن کا طریقہ تو بہت (لرزا دینے میں مخصوص طریقہ رائج رہا ہے اور ان میں سے بھن کا طریقہ تو بہت دردناک انداز میں دلانے والا رہا ہے۔ خاص طور پر غلای کا مشغلہ یورپ میں بہت دردناک انداز بھی میا اور اس کے بر تاؤ دل وہلا دینے دالے تھے۔ (جو کوئی میں میں اور تمام اقوام میں ان واقعات کی تفصیل مطوم کرنا جا ہے وہ کیاب دائرۃ المعارف مصری سے رجوع کرے)۔

اور بالحله وين مقدس اسلام ميس يه تعم تمام نوع بحر كے ورميان جارى رہا ہے اس شرط كے ساتھ كه كافر غلام بور اور ذى ند بو۔ ور حقيقت كافركى غلاى ند

(گرفت عیمت)

الملائم بی بابتا ہے کہ انسان خدا پرست میں اور متعدد خداؤں کی جائے خدائے واحد کی اطاعت کریں اور ونیا علی آئے گئے و متدانہ زیرگی امر کریں۔ ای ہدف کے حصول کے لئے اسلام نے ظامی کو جائز قرار دیا تھا۔ چنائچہ اس کا جمعی ہے تھا کہ وحتی قبال کہ وحتی قبال کہ وحتی قبال کہ وحتی قبال کہ وحتی قال کہ وحتی قبال کے افراد جب مسلمانوں کے قرآن مجید سالور انسانیت کا درس حاصل کیا تو وہ اپی رضاور غبت اور جب وحتی ظاموں نے مسلمانوں نے قرآن مجید سالور انسانیت کا درس حاصل کیا تو وہ اپی رضاور غبت سلمان من کے اور یوں اس ظامی کی وجہ ہے احمی صدیوں کی جمالت اور ماوانی سے نجات می اور وہ معاشرے کے لئے کار آخر اولی سے شہا

اسلای تاریخ بیل جمیں الی مالیں بہ کوت فل سختی ہیں کہ ظام وزیر سے، غلام مشیر سلات کے عدوں پر فائز ہوئے، غلام سیر سالار سے اور مکول کے قائح کملائے۔ ونیا کے فقیقے پر آج ہی ہمیں جر الرکا نام دکھائی ویتا ہے جو کہ جل الطاد تی کی جوی ہوئی شکل ہے اور طاد تی کن زیاد آیک ظام عی تقلد حمر بے اسلام کا فیض ہے جس نے آیک غلام کو سیر سالار کا منصب عطاکیا اور یوں اس کے نام ہے زیمن کا آیک خصوص ہوکر رہ حمیا۔

ال صد كا ظامه يه ب كه اسلام ظام دائ ظائى كا 6 كل دسي (اليه الكي منحدي)

تھم ساقط ہے اور اس کے بدلے میں بھی کوئی تھم موجود نمیں ہے اور اس کے لئے کفارہ مخیرہ اور کفارہ جمع میں کوئی فرق نہیں ہے۔ اسلام میں غلام بتانے کی حکمیت

جب سے ریاستہائے متحدہ امریکہ نے غلای کو ختم کرنے کا اعلان کیا ہے تب سے بی اسلام و مثن عناصر نے (اپنے مخصوص اہداف حاصل کرنے کے لئے) اسلام کو مسئلہ غلای کی دجہ سے اپنی شدید ترین تقید کا نشانہ مالیا ہے (اور دنیا کو یہ باور کرانے میں معردف ہیں کہ اسلام انسانی آذلوی کا قائل نہیں ہے لور اسلام غیر مسلموں کو انسانی حقوق دیے پر آلموہ نہیں ہے دہ انہیں ہر قیمت پر مسلمانوں کا غلام دکھنا چاہتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔) ل

اور امکان ہے کہ بعض غیر مطلع لوگوں کے ذہنوں میں اس (زہریلے

۔ جس وقت اسلام دیا ہی مودار ہوائی وقت پوری دیا ہی فائ کا رواج تھائی گئے اسلام نے اسلام نے اسلام کے اسلام کے منوع قرار شین دیا اور اس کی جائے اس نے غلاموں کی آزادی کو نیادہ سے نیادہ آسان سایا اور اسلام نے غلام آزاد کرنے کا عظم ضدمت قرار دیا اور اس کے ساتھ ساتھ قبل خطا اور دوزہ اور دیگر خطاوں کے ساتھ حسن سلوک روار کھنے کا اور دیگر خطاوں کے ساتھ حسن سلوک روار کھنے کا در س دیا۔ صدیہ ہے کہ تیخیر اسلام نے اپنے بیروکاروں کو یہ تھم دیا کہ تم اشین غلام اور کنیز کمد کرنہ پالوو بعد اس کی جائے بینا، بیش کے الفاظ سے اجس آواز دولہ بیغیر اکرم نے اپنے مشہور خطبہ جے الودار می فرایا: غلاموں کو ان کی طاقت سے زیادہ کام کرنے پر مجبور نہ کرو اور جو خود کھاؤ انسی میں کھلاؤ اور جو خود کھاؤ انسی میں کھلاؤ اور جو خود کھاؤ انسی میں کھنے کے لئے دو۔

فر منیکہ اسلام نے غلاموں کو شفقت و محبت دی اور پوری دنیا یہ جانتی ہے کہ ذید ان حارث نی اکرم کا غلام تھالیکن رسول اکرم نے اے اپنا منہ بولا بیٹا قرار دیا تھا اور آپ نے اس کی شادی اپنی پھوپھی زاد کے ساتھ کی تھی۔ اگر اسلام دشمن افراد کے پاس اس سے پھر مثال موجود ہو تو پیش کریں۔

علادہ ازیں اس حقیقت کو بعثہ پٹی نظر رکھنا جائے کہ اسلام نے غلای کی اجازت اس لئے سی دی تھی کہ اے انسانی آزادی ہے چڑ تھی۔ اصل بات یہ ہے کہ (ہتیہ اعظے صفحہ پر)

# غلاموں کے حقوق اور ان کے ساتھ حسن سلوک

اسلام نے غلامول کے ساتھ نیک سلوک کرنے کی تعلیم وی ہے۔ قرآن جید نے جمال "بالوالدین إخسانا" کے تحت مال باپ کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا تحم دیا وہال "وَمَا مَلَکَتْ اَیْمَانْکُم" (سورة نساء آبت ۳۱) کمہ کر غلاموں اور کنے والے کا تحم دیا دہال کے ساتھ بھی مشتھانہ سلوک کا تحم دیا۔

تغیر اسلام اور ان کے وصی مرحق نے اپنی وصیت میں انہیں یاد رکھا اور فرمانی : وَعَلَیْکُم بِالطَّعِیْفَیْنِ اَلْتِسَاءُ وَمَا مَلَکَتْ اَیْمانْکُم. (معافی الاخبار ص ۲۸۲)
"وو کمزور طبقوں، عور تول اور غلامول کا خصوصی خیال رکھنا۔"

# وليمه، وكيره اور حبوه سے كيا مراد ہے؟

سوال ۵۹

ولیمه اور و کیره می کیا فرق بے نیز "حبوه" سے کیا مراو ہے؟

جواب

"وليد" كمانا كلانے كو كما جاتا ہے اور اس كى كى قتميس بيں اور "وكيوه" بھى اس كى اكل قتميس بيں اور "وكيوه" بھى اس كى ايك فتم ہے اور مكان خريدنے يا مكان تقير كرنے پر جو كمانا كملايا جائے اسے "وكيوه" كما جاتا ہے۔

صرت رسول اكرم كا فرمان ہے: لا وَلِيْمَةَ اِلاَّ فِي حَمْسِ فِي عُرْسِ اَوْ خُرْسِ اَوْ خُرْسِ اَوْ خُرْسِ اَوْ خُرْسِ اَوْ خُرْسِ اَوْ عَذَارِ اَوْ وَكَادِ اَوْ دِكَاذِ

معانی الاخبار میں امام علی رضا سے درج بالا صدیث کی حسب ویل تشریح

مرف خود اس کے حق میں بات عالم بھر یت کے لئے ایک اعزاز ہے کیو کہ دہ غلای کے واسطے سے مسلمانوں سے نزویک ہو جاتا ہے اور دین اسلام کے حقائق سے باخر اور گاہ ہو جاتا ہے۔ خصوصاً شرع میں غلاموں کے بارے میں جو احکانات دیئے گئے ہیں (جیساً کہ اشارہ کیا گیا) کا مشاہرہ کر کے اور ان غلاموں کے حالات جان کر جو روحانیت اور تقویٰ کے مقامات پر فائز ہونے میں کامیاب ہوئے جن کے متعدد مذکرے کتب تواریخ میں درج میں۔ چنانچہ ان میں سے پچھے افراد خدا پر سی اور تقویٰ کی طرف مائل ہو جاتے ہیں۔ چنانچہ ان میں سے پچھے افراد خدا پر سی اور تقویٰ کی طرف مائل ہو جاتے ہیں۔ نیز چند غلام اپنی وانائی اور مستعدی کی بدولت اسلام کی طرف مائل ہو جاتے ہیں۔ نیز چند غلام اپنی وانائی اور مستعدی کی بدولت اسلام کے اہم بازد شامت ہوئے اور ان میں سے بعض نے دزارت اور بادشائی کا منصب بھی حاصل کیا۔

## غلامول کے بارے میں شرعی احکام

جو كوئى احكام شرع سے واقف ہے اس پر بیہ پوشیدہ نہیں ہے كہ شرع مقدس نے فلاموں كے آزاد كرنے كى كس قدر كوشش كى ہے اور بیر كہ جو كوئى غلام ہوگا مسلمانوں كے قرب سے فائدہ اٹھانے كے بعد آزاد ہو جائے گا اور ان امور كى انجام دى كے لئے واجب لور تاكيدى احكام صاور فرمائے ہیں جن میں كفارہ قتل لور رفزہ توڑنے كا كفارہ وغيرہ قرار ديئے ہیں۔ نيز غلاموں كے بارے میں تاكيدى سفارشات كى ہیں۔

#### (گزشت <u>ے پو</u>ست)

بلحد غلام مرائے تعلیم و تربیت و تمان کا 5 کل ہے اور اسلام نے غلای کی اجازت صرف ای لئے دی تاکد اس وریعے سے، وحثی افراد کو، انسان اور جابول کو، صاحب علم اور مت پرستول کو، خدا پرست بناکر معاشرے کے حوالے کیا جائے اور دنیا سے جمالت کی تاریکیوں کا خاتمہ کیا جاسکے۔ (از متر جم) انسام تقيه

شہد اول علیہ الرحمہ نے تقیہ کی پانچ اقسام میان کی ہیں: (۱)واجب (۲) ترام (۳) متحب (۴) کروہ (۵) مباح۔

ای طرح میخ رحمہ اللہ نے رسالہ تقیہ میں تقیہ کی نہ کورہ پانچ اقسام پر صف کی ہے اور ہر ایک نتم کے موقع و محل کا قد کرہ کیا ہے جس کا خلامہ حسب ذیل ہے: واجب تقیمہ

تقید کی اس فتم کا موقع ہے کہ تقید کی وجہ سے انسان کی ایے نقصان
سے محفوظ رہ سکے جس سے چا انتائی ضروری ہو۔ مثلاً انسان تقید کے ذریعے سے
اپنی جان یا کسی دوسرے کی جان یا ایسے مال کو ضرر سے چا سکے جس کی حفاظت
ضروری ہو اور جب انسان کو تقید نہ کرنے کی وجہ سے اپنی یا کسی دوسرے مومن کی
جان کو ضرر چنجنے کا علم ہو یا گمان ہو تو تقید واجب ہو جاتا ہے۔

ستحب تقيه

جب انسان کو اس موقع پر تو کوئی خطرہ لاخل نہ ہو لیکن ترک تقیہ کی وجہ سے مستقبل میں نقصان کینچے کا اندیشہ ہو۔ مثلاً کوئی مومن کی ایے شہر میں رہتا ہو جمال اغیار بہت زیادہ ہوں تو اگر وہ مومن ان سے تعلقات قائم نہ کرے اور ان کی جماعت میں کمی شریک نہ ہو جس کی وجہ سے علمۃ الناس کی مخالفت کا اندیشہ ہو اور اس سے نقصان چنچے کا امکان ہو تو ایسی صورت میں تقیہ کرنا مستحب ہے۔

نا قابل پر داشت ضرر سے چئے کیلئے تقیہ کرنا متحب ہے اور متحب تقیہ کے تحت انسان ایسے متحبات کو چھوڑ سکتا ہے جو اغیار کی نظر میں ناپندیدہ ہوں۔ مثلاً بعض اجزائے اذان کو بھی انسان چھوڑ سکتا ہے اور اگر اغیار سجدہ گاہ پر سجدہ کرنے کو حرام

منقول ہے: فاما العرس فالتزویج، والمخوس النفاس بالولد، والعذار المحتان، والوكار الذى يشترى المدار، والوكار الرجل يقلم من مكة "پانچ مقالت پر كھانا كھانا چاہئے: (۱) ادى كے موقع پر۔ (۲) چه كى پيدائش پر۔ (۳) چه كے فتنہ كے وقت۔ (۵) سنر جج سے واپسى پر۔

ووسری حدیث بل ہے: مکان خریدنے پر کھانا کھلایا جائے اور نیا مکان لغیر کرنے پر مونا تازہ دنبہ ذرج کر کے مکینوں میں اس کا گوشت تقیم کیا جائے۔

"حبوہ" سے مراویہ ہے کہ باپ کی میراث میں سے اس کا لباس اور اس کی انگو تھی اور اس کی انگرط یہ ہے انگرط یہ ہے انگو تھی اور اس کا فران میر ہے کہ مرف فد کورہ جیزوں میں تی مخصر نہ ہو اور فد کورہ سامان مرف والے کے قرف میں نہ ہو۔

تقیہ کیا ہے؟

سوال ۱۰

تقیہ کی تعریف کریں اور یہ بھی واضح فرمائیں کہ کیا نبی و امام نے بھی تقیہ کیا تھا اور شیعوں کے متعلق تقیہ کا کیا تھم ہے؟

<u> جواب</u>

و انصاری رحمة الله نے تقیہ کی حسب ذیل تعریف کی ہے:

"التحفظ عن ضور الغير بموافقته في قول او فعل مخالف للحق. " يحنى تقيد اپن آپ كو غير ك ضرر سے حيانے كا نام ب كد انسان حق كى مخالفت ميں كى كے قول و فعل ميں موافقت كرے۔

ووسرے مومن کی جان کو بقینی خطرہ کا سامنا کرنا پڑے تو الیکی صورت میں تقیہ کرنا

عَنْ أَبِي جَعْفَرُ: إِنَّمَا جُعَلَتِ التَّقِيَّةُ لِتُحَقِّنَ بِهِا اللَّمَاءُ فَإِذَا بَلَغَ اللَّمَ فَلاَ عَلَيْةً الم محد باقر عليه السلام نے فرایا: تقید اس لئے رکھا گیا کہ اس سے خون محفوظ زو سیس اور اگر تقید کی وجہ ہے کی مظلوم کا خون بھنے کے توکوئی تقید نہیں ہے۔ تقیید پر ائے نبی وامام

نی و ایام لوگوں کے رہر ہوتے ہیں اور عقلی طور پر یہ جائز نہیں کہ نی و
ایام اپنی یا امت کی حفاظت کے لئے تقید کریں اور حق کے خلاف بات کریں یا حق
کے خلاف کوئی عمل کریں کو تکہ تقید حق کو پوشدہ رکھنا اور اصل واقعہ کو چھپانا ہوتا
ہے لیکن اگر وحمٰن کے شدید خوف کی مناپر تقیہ کرنا پڑے تو وہ پیخبر اور لام پر جائز
بعد واجب ہوگالیکن الن کے تقیہ میں شرط بد ہے کہ وہ تقید سے پہلے حق کو واضح
کریں یا یہ کہ تقید کے وقت بھی وہ ایسا قریدہ قائم کریں جس سے معلوم ہو کہ بدبات
اظمار حق کی جائے تقیہ پر محمول ہے یایہ کہ جب اسباب تقیہ حتم ہر جائیں تو حق

فلامر ہے کہ اگر ہم ائمہ بدی علیم السلام کے تقید کے مقامت کو گمری اللہ ہے دیکھیں تو ہمیں ان کا تقید نہ کورہ تین شرائط سے خالی دکھائی نہیں دے گا۔ ائمہ نے کبھی تقید کے وقت کوئی نہ کوئی ایسا قرید قائم کیا جس سے وضاحت ہوتی تھی کہ ان کا یہ قول بینی مہ تقید ہے یا یہ کہ انہوں نے اسباب تقید کے فتم ہونے کے ساتھ بی حق کی وضاحت کردی تھی۔

اور بدعت سجھتے ہوں اور سجدہ گاہ پر سجدہ کرنے کی وجہ سے اسے یاکی دوسرے موکن کو نفسان مینچنے کا اعدیشہ ہو تو پھر تقیہ واجب ہو جائیگا اور سجدہ گاہ پر سجدہ کرنے کی وجہ سے نقسان کا اعدیشہ نہ ہو صرف نفرت کا احمال ہو تو پھر تقیہ مستحب ہوگا۔

مكروه تقيه

جب انسان کو حال اور متنقبل میں کسی نقصان کا اندیشہ نہ ہو گر وہ متحب امور کو ترک کرنے کے وجہ سے لوگ بر سجھنے لگیں کہ بر امور متحب نہیں ہیں اس صورت میں تقیہ کرنا کروہ ہوگا۔

علاوہ ازی ایے موارو بھی کروہ تقیہ بین شار ہوں گے جن ہے بھی تر جیات کی ماپر نقسان اٹھانا پڑے۔ مثلاً ایبا فض جو معاشرے بیں لائق توجہ و راہبری ہے وہ کلمہ کفر اواکرنے یا بلیت کو دشنام کرنے پر مجبور ہو جائے۔ پس کوکہ جان کی حفاظت کے لئے ایبا کرنا جائز ہے لیکن کروہ ہے (جیبا کہ جناب عمار نے تقیہ کیا تھا) اور اگر تقیہ ترک کر کے اعلائے کلمہ حق کرے (مثل جناب میم تمار) تو تبلہ اس نے بہتر کو اختیار کیا۔ چنانچہ اگر (اس کے نتیج میں) شمید ہوجاتا ہے تو جملہ شداء میں شار کیا جائے گا۔

مباح تقيه

لیکن اگر مجبور مخص معاشرے میں رہبری کے منصب پر فائز نہیں ہے تو اسے "تقیہ مباح" اپنانا چاہئے۔ بعنی چاہے تو تقیہ کرے یا تقیہ ترک کرے، خواہ قتل م

زام تقيه

اگر مجمی ایبا موقع آجائے کہ خود کو یاسی اور کو محفوظ رکھنے کی دجہ سے

#### سوال ۲۱

اب سوال یہ ہے کہ افق کے اختلاف کی وجہ سے مغرفی ممالک بیں جعرات کی شب اور کرہ ارض کے درمیانی ممالک بیں جعرات کی شب اور مشرقی ممالک بیں ہفتہ کی شب کو تینیس رمضان المبارک کی رات بنتی ہے تو اس صورت بیں انسان کس رات کو عباوت بیں رات کو اپنے لئے شب قدر سمجھے اور ان تین راتوں بیں سے کس رات کو عباوت بیں ہر کر رہ

### جواب\_\_\_\_

اس سوال کا جواب أیک مختر مقدمہ پر مو توف ہے۔

ممینہ کی چاند رات وہ ہوتی ہے جب جاند آفاب کی تیز روشی سے نکل کر ویکھنے کے قابل ہوئی نہ ہو کی نہ ہو کی نہ ہو کی نہ ہو کہ در چاند و کا در جاند و کی در ہو گانہ ہو گانہ ہو گانہ ہو گانہ ہوگانہ دکھائی دے تو وہ رات قری ماہ کی شب لول شار کی جاتی ہے۔

اب اگر ایک شریس جائد نظر آجائے اور بعض شروں میں وحد اور بادل کی وجہ سے جائد دکھائی نہ وے تو کیا ان کے لئے بھی وہ رات جائد رات ہوگی یا نہیں؟

اس کا جواب ہے ہے کہ اگر ان کا افق ایک ہو تو ان کے لئے بھی دی شب چاند رات متصور کی جائے گی اور اگر افق جدا ہوں تو اکثر فقماء کا فتوئی ہے ہے کہ جب وو شہروں کے افق جدا ہوں تو اکثر گنا دوسرے شہر کے لئے معتبر شہر جوگا۔ اسی لئے جداگانہ افق کی وجہ سے دوسرے علاقے والوں کے لئے ماہ رمضان کا پہلا روزہ جلت نہ ہوگا اور نہ بی عیدالفطر جامت ہوگی لیکن اس کے یر عکس بعض علاء کی رائے ہے کہ چاند کا کسی مقام پر نظر آجانا تمام لوگوں کے لئے معتبر ہے۔ کی رائے ہے کہ چاند کا کسی مقام پر نظر آجانا تمام لوگوں کے لئے معتبر ہے۔ جیسا کہ علامہ لے تذکرہ عیں لکھا ہے: ردیت ہلال کے لئے بلاد بعیدہ لور بیاد قریبہ کا کوئی فرق نہیں ہے ایک مقام کی رویت تمام دنیا کے لئے معتبر ہے۔ بلاد قریبہ کا کوئی فرق نہیں ہے ایک مقام کی رویت تمام دنیا کے لئے معتبر ہے۔ بلاد قریبہ کا کوئی فرق نہیں ہے ایک مقام کی رویت تمام دنیا کے لئے معتبر ہے۔

اور اس طرح موثق حدیث میں بھری نے کہا: فَانْ شَهِدَ اَهْلُ بَلَدِ اِخْرَ. فَاقْصَدِهِ. "اگر دوسرے شہر والے بیر گوائی دیں کہ انہوں نے چاند دیکھا تھا تو دہ جس دن کا روزہ نہ رکھ سکا ہو دہ اس دن کی قضا کرے۔"

متعمد ہے کہ رویت کی بھی شریل ثامت ہو جائے تو دوسرے شرول کے لئے بھی رویت اللہ ہو جائے کی صاحب متند اور صاحب کے لئے بھی رویت ثامت ہو جائے گی۔ صاحب جواہر، صاحب متند اور صاحب متمک نے ای رائے کو ترجے دی ہے اور یہ فتوی دیا ہے کہ کی بھی مقام پر چاند رات متصور ہوگی اور ۲۳ ویں شب گزرنے ہو جائے آو وہ تمام معمورہ کے لئے چاند رات متصور ہوگی اور ۲۳ ویں شب گزرنے

باک کر عبادت می گزارنا چاہئے۔

لور آگر سوال ہے ہو کہ طلوع و غروب آقاب کی مناسبت سے شرول میں فرق ہوتا ہے بعد ایک بی وقت کمیں دن ہوتا ہے لور کمیں رات تو اس کے جواب میں میں کموں گا کہ آبت کا ظاہر ہے ہے کہ ہر شہر میں لیلة القدر لول غروب آقاب سے طلوع فجر کل ہوتی ہے۔ اس بناپر لور شرول کے مخلف ہونے کی وجہ سے لیلة القدر ۲۲ کھنے کی ہوتی ہے۔ جانچہ احادیث میں وارد ہوا ہے کہ روز قدر بھی نشیلت القدر ۲۲ کھنے کی ہوتی ہے۔ چانچہ احادیث میں وارد ہوا ہے کہ روز قدر بھی نشیلت میں شب قدر کی طرح ہے لور شاید اس کا رازیہ ہے کہ جس وقت ایک شہر میں روز قدر ہوگا ای وقت کی دوسرے شہر میں شب قدر ہوگی لور بالجملہ ۲۲ کھنے میں طاکمہ کا زول ہے لور اس طرح شب قدر کے تمام آثار ہر شہر میں غروب آفاب سے طلوع کی ہوں میں۔

حرامزادہ میراث سے کیول محروم ہے؟

سوال وو

حرام اوہ میراث سے کوں محروم ہے (جبکہ وہ اپنے باپ کا نطفہ ہے اور اپنی

مال کا دینا ہے)؟ جواب

شربیت طاہرہ کا یہ مسلمہ مسئلہ ہے کہ ولد الزنا، زائی مرد اور زائیہ مورت کی میر است طاہرہ کا یہ مسلمہ مسئلہ ہے کہ ولد الزنا، زائی مرد اور ناجائز بال بھی اس میر است کا حقد ار نہیں ہوتا۔ آگر وہ مر جائے تو وہ "من لا کی میراث حاصل نہیں کر سکتے اور وہ شخص بے اولاد ہو کرامر جائے تو وہ "من لا ولوث له" (جس کا کوئی وارث نہ ہو) کے تکم میں ہوگا اور اش کا چھوڑا ہوائز کہ نی و۔

ے پہلے اس شب کی نعیات حاصل کرنے کیلئے عبادت جالاتی چاہئے کو تکہ شہ تو ی ہے کہ یہ لیلۃ القدر ہونے کا شہ ہے واقعا ایک سے زیادہ نہیں ہے لیکن چو تکہ اکثر نقہاء لوپر ذکر شدہ صدیث کو شرائط کے ماتھ جانے ہیں کہ بلاد قریبہ یا جن کا افق ایک ہو لیجن چاہ کا ایک شر میں دکھائی وے جانا کی دور کے شر کے لئے جس کا افق ایک ہو سبب نہیں قرار پاتا کہ دہاں لول باہ قرار دیا جائے بعد یہ تھم صرف ان شردن کیلئے مخصوص ہے جو قریب ہوں یا جن کا افق ایک ہور کیلئے مخصوص ہے جو قریب ہوں یا جن کا افق ایک ہور یا جائے ہو۔ اس جو کوئی لیلۃ القدر کی نعیات حاصل کرنا چاہے اسے ہول یا جن کا افق ایک ہو۔ اس جو کوئی لیلۃ القدر کی نعیات حاصل کرنا چاہے اسے چاہئے کہ احتیاط پر عمل کرنا چاہے اسے چاہئے کہ احتیاط پر عمل کرنے چاہ ایق جائے گئے اور کے مطابق تینیویں شب میں اعمال جالائے نیز دور لور غیر مشتر کہ افق کے شہروں کے مطابق تینیویں شب میں اعمال جالائے نیز دور لور غیر مشتر کہ افق کے شہروں کے دویت بالل کے مطابق بھی تینیویں شب کے اعمال انجام دے۔

مثلاثمی کے شریمی یا مشترکہ افق کے شریمی رویت ہلال کے محوجب ہفتہ کی رات ۲۳ ویں شب ہے اور چونکہ دور کے شردل میں جن کا افق مختف ہے ایک شب قبل رویت ہلال کے مطابق ۲۳ ویں شب ہو تکی ہے، لینی شب جمعہ دہاں ۱۳۲۰ ویں شب ہوگی تو خاہدے کہ شب جمعہ اور شب ہفتہ دونوں میں عبادت کرے تاکہ ۲۳ ویں شب کی نفیلت حاصل کرنے کا یقین ہوجائے۔

بالحلہ اوپر ذکر شدہ سیح اور موثق مدیوں کا ماحسل یہ ہے کہ لیلہ القدر تو صرف ایک بی رات ہوتی ہے اور اس کے علاوہ خیس اور وہ شب تیکس ہوتی ہے اور اس کے معادہ خیس ہوتی ہے اور تمام مقالت پر بھیشہ ایک سے زیادہ شب قدر نہیں ہوتی۔

شرول کے مختف ہونے سے تیکیویں شب کے ایک سے نیادہ ہونے کا امکان ہے جے تمام فقہاء نے افتیار کیا ہے جیسا کہ ذکر کیا گیا۔ پس شب قدر کی فنیلت حاصل کرنے کے مشاق ثواب کو اختلاف ہونے کی صورت میں دو راتوں کو

# یمود و نصاریٰ کی نجاست اصلی ہے یا عارضی ؟

سوال ۲۳

دور حاضر کے بیود و نصاریٰ واتی طور پر نجس بیں یا اس لئے نجس بیں کہ سیہ لوگ نجاسات سے پرہیز نہیں کرتے ؟

یمودیوں کا وہ گروہ جو اللہ کو مجسم مانیا ہے اور حضرت عزیر کو این اللہ کہتا ہے اور نصاری کا جو طبقہ حضرت عینی علیہ السلام کو خدایا خدا کا بیٹا تسلیم کرتا ہے، تو کیا یہ گروہ نجس العین کافر متصور ہوں گے ؟

واب

اکشر فقہاء رضوان اللہ علیم یہود و نصاریٰ کی ذاتی نجاست کے قائل ہیں اور

پچے قلیل علاء کا نظریہ یہ ہے کہ ندکورہ نداہب کے افراد ذاتی طور پر پاک ہیں اور
عارضی نجاست کی وجہ سے تنجس ہیں کیونکہ یہ لوگ خزیر اور شراب کے رسیا ہیں۔
اس مسئلہ کی توضیح کے لئے طرفین کے دلائل کا جائزہ لینا ضروری ہے جس
کے لئے کافی وقت ورکار ہے۔ ای لئے اس مسئلے کے تفصیلی جواب سے معذور ہیں۔

نذر کیسی ہونی چاہئے؟

سوال ۱۴

کیا نذر ہر طرح کی مانی جاسکتی ہے یا صرف ایسے امور کی مانی جاسکتی ہے جو اطاعت اللی میں شار کئے جاتے ہوں؟

الم يا نائب المم سے متعلق موگا۔

میراث نسب صحیح شر عی پر موقوف ہے اور ولد الزنا نسب صحیح ہے محروم ہوتا ہے لور وہ ناجائز نطفہ کی پیداوار ہونے کی وجہ ہے کی احترام کے لائق نہیں ہوتا۔ البتہ بعض روایات سے ثامت ہوتا ہے کہ زانی کو ایسے ناجائز ہے کے لئے ازروے ترجم وصیت کرنی چاہئے لیکن یہ واضح رہے کہ فدکورہ وصیت اول و آخر جذبہ ترجم پر مین ہوگی ورنہ حرامزادہ کی طور پر بھی میراث کا جفدار نہیں ہے۔

کتاب کانی میں مرقوم ہے کہ انسار میں سے ایک فخص امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا میں نے اپنے غلام کو اپنی کنیز سے زما کرتے ہوئے دیکھا ہے اور میری وہ کنیز اس غلام سے حالمہ ہوئی اور نوباہ بعد اس نے ایک پی کو جنم دیا۔

امام علیہ السلام نے فرمایا: اس کی پرورش کرو لور اس کو فروخت نہ کرو اور عالی کا بدو اور عالیہ السلام کے فرمایا: اس کی پرورش کرو لور عالی کے لئے کوئی کشائش پیدا کرے لور جب تہماری موت کا وفت آئے تو اس پر انفاق کرنے کی وصیت کرو۔

اگر حرامزادے کے لئے میراث کا اجراء تعلیم کرلیا جائے تو اس سے حسب ذیل نقصان مرتب ہوں گے :

- ا۔ معاشرے میں زنا زیادہ تھیل جائے گا اور اس کے ساتھ جھوٹ کو رواج ماصل ہوگا۔
- ۲۔ جھوٹی گوائی کی وجہ سے لوگ دولت مند افراد کی دولت ہتھیانے کی عادت پیدا کرلیں گے۔

# متفرق سوالات

#### سور هٔ ولایت

وال ۲۲

قرآن مجید کا چینے ہے کہ اس کی ایک سورت کے مقاید میں دنیا جمان کے انسان و جنات بھی جمع ہو جاکیں تو بھی اس جیسی سورت نمیں ماسکیں گے۔

"سورة ولايت" كے متعلق آپ كاكيا خيال ہے كو كله بعض لوگ كتے ہيں الله سورت كو بعض لوگوں نے اپنے مخصوص مفادات كے حصول كے لئے قرآن مجيد سے حذف كرديا تعاد (اگريہ بات كى ہے تو قرآن مجيد ميں كى لازم آئے گى اور يوں قرآن كال نميں رہے گا۔ اور اگر بالفرض يہ كى انسان كى تراشيدہ ہے تو كم از كم الله سے يہ تو يا چل جاتا ہے كہ قرآن كى سورت كے مقابلے ميں سورت منائى جائتى ہے لور يوں قرآن كا چينے اپنے مقام ير قائم نميں رہتا) كيا فدكورہ سورت كلام بارى تعالى ہے؟

ریہ حقیقت ہر طرح کے شک و شبہ سے بالاتر ہے کہ قرآن مجید ہر لحاظ سے کا ل و اکمل کتاب ہے اور اس میں کسی طرح کی کوئی کسی بیشی نہیں ہے اور یہ بھی

خدر ایسے امور کی ماننی چاہئے جن کا تعلق اطاعت خداوندی سے ہو اور شریعت کا رجمان جامت ہو۔ یعنی نذر ایسے امور کی ماننی چاہئے جو واجب یا مستحب ہوں یاترک حرام و ترک کروہ کی نذر ماننی چاہئے۔ بالفاظ دیگر عبادت و اطاعت کی نذر ماننی چاہئے۔ بالفاظ دیگر عبادت و اطاعت کی نذر ماننی چاہئے جس سے تقرب خداوندی کا حصول ممکن ہو۔

# انجکشن سے حمل

سوال ۲۵

سوسال قبل مرنے والے مخص کے مادہ منوبہ کو کیمیائی طریقے سے محفوظ کے مادہ منوبہ کو کیمیائی طریقے سے محفوظ کے مادہ کا شوہر کھا گیا ہو اس کے جرثوے داخل کئے جائیں جس کا شوہر موجود نہ ہوادر اگر اس سے چہ پیدا ہوجائے تو کیا وہ چہ حرامزادہ ہوگا؟

### جواب .

http://fb.com/ranajabirabbas

اس وریعے سے پیدا ہونے والے سچ کے حرامزادہ ہونے میں کوئی شک شیں ہے۔ ساخته پرواخته ہے)۔

اس نام نماد آیت کاند تو کوئی سر بے اور ند بی پیر ہے۔ اس کا ترجمہ کچھ یول ہے: "اور اس نے طا تکہ میں سے جانور مومنین میں سے متلیا، وہ اس کی علق میں۔ "
فرکورہ تنوں جلے غیر مراوط میں اور تنول جلے کلام تام نہیں ہیں۔ ناتھ اس اور مرکب مغید نہیں ہیں۔

پہلے جلے واَصطفی مِنَ المالاَرِكَةِ "اور اس نے طائك من سے چنا" اور آج كى يہ با ضي بال سكاك طائك من سے كے چنا-

ووسرا جملہ یہ ہے: و جَعَعَلَ مِنَ المُعُوّمِنِيْنَ. "اور مومنين ميں سے بنايا"كيكن يہ المعرّمين ميں سے بنايا كيكن يہ كي مومنين أمين سے بنايا كم اس خود ساختہ آيت سے تو كوكى پا سي چال ليا۔

اس خود ما فتد آیت کا تیمرا جمله : اُولیك فی خلقه. "دواس کی علق میں" اُولیك كا اشاره لور ما تعم جمله سے مراد كون سے ؟

 حقیقت ہے کہ قرآن جیساکلام نہ تو لولین سے بن آیا اور نہ بی قیامت تک کی سے بن کے گا۔ البتہ چھر جُمال نے اپنی طرف سے اس طرح کی کوشش ضرور کی تھی لیکن فاک کو عالم پاک سے کوئی نبست نہیں ہوتی اور ان کے خودساختہ کلام کو جب قرآن مجید کے مقابلے میں پیش کیا جائے تو ان کا کلام جگمگاتے ہوئے جواہر کے سامنے پھرول کا ڈھر نظر آتا ہے۔

قرآن مجید نے اپ چیلنج میں کما ہے: فَاتُواْ بِسُورَةِ مِنْ مِثْلِهِ. "اس جیسی ایک سورت اپنی طرف سے مناکر لاؤ۔"

قرآن مجید نے اناپ شاپ لانے کا چینے نہیں دیا بلحہ یہ کما کہ قرآن کی سورت جیسی سورت لاؤ۔ لینی جس طرح سے قرآن کی جر سورت اپنے مقام پر فصاحت و بلاغت کا شہ یارہ ہے تم بھی ولی بی شہ یارہ تخلیق کر کے لاؤ)۔

اس میں کوئی شک ضیں کہ سورہ ولایت کا خالق کا نتات کا بدووق اور فصاحت و بلاغت سے ناواقف ترین فخص تھا ہے صحیح جملے بنانے کا بھی طریقہ نہیں آتا تھا اور فدکورہ خود ساختہ سورت بنانے والے فخص نے غیر مربوط جملول کو بدترین ترکیب دے کر مجیس آیات تخلیق کیس اور اس کا نام "سورة الولایہ" رکھ ویا۔

اس مورت کے خود ساختہ ہونے کی پہلی دلیل ہے ہے کہ فصل الخطاب کے مؤلف نے اسے دبیتان للذاہب نای کتاب سے نقل کیا اور اس کے بعد انہوں نے لکھا کہ کی بھی شیعہ کتاب میں اس نام کی کوئی مورت نہیں ہے۔ نامعلوم دبیتان للذاہب کے مؤلف نے اے کمال سے نقل کیا اور اسے شیعول کے نام سے کیول منہوں کیا ؟

(علاوہ ازیں ہمیں اس سورت کے بطلان کے لئے خارجی شماد تول کی چدال ضرورت نہیں ہے۔ خود یہ سورت نکار کر کمہ رہی ہے کہ یہ کی بدخت جالل کی

# چند علوم کے موضوع

سوال ۲۷

اصول فقہ، معقول، منقول، كلام، منطق، معانى بيان لور حكمت جيب علوم كا موضوع عث كيا ہے؟

علم معقول وہ علم ہے جس میں عقلی قضایا پر حث کی جاتی ہے اور ان کے اثبات کے لئے صرف عمل سے بی کام لیا جاتا ہے۔

علم منقول میں احکام شرعیہ پر حدد کی جاتی ہے اور احکام شریعت کا بدادی ماخذ کتاب وسنت ہے۔

ساوہ الفاظ میں یہ کما جاسکتا ہے کہ علم معقول میں عظیات اور علم منقول میں فعلیات پر عدف کی جاتی ہے اور علم حکمت کا تعلق علوم اور فقہ کا تعلق نعلی علوم

ے ہوتا ہے۔

علم اصول ووعلم ہے جس مین تواعد فقہ پر محث کی جائے۔

فقی احکام کے استباط کے لئے تواعد فقہ کی اشد ضرورت ہے اور ان توانین کے بغیر فقہ کے اول البعد سے احکام کا استباط ممکن نہیں ہے اور اولہ اربعہ سے ہماری مراد کتاب و سنت واجماع اور ولیل عقل ہے۔

علم فقہ: وہ علم ہے جس میں احکام شرعی کی اولہ ، تفصیلیہ سے محث کی جائے۔ بالفاظ دیگر یہ کما جاسکتا ہے کہ علم فقہ وہ علم ہے جس میں واجبات، محرمات، متحبات، محروبات اور مباحات کی محث کی جائے۔

علم كلام: وه علم ب جس مين عقائد كا اثبات وليل ويربان س كيا جائ اور اس

سوال یہ ہے کہ ایفائے عمد کرنے والوں کی مثال کس سے وی گئ؟ خود ساختہ آیت میں اس کا جواب موجود شیں ہے۔

ایک اور خود ساختہ آیت طاحظہ فرمائیں: وکلقد اُرسکانا مُوسی و هَارُونَ بِمَا
اَسْتَعْلِفُ فَبَعُواْ هَارُونَ فَصَبَرْ جَعِیلٌ. "مور بے فک ہم نے موسیٰ و ہارون کو ہمجا،
جس سے میں خلیفہ ماتا ہول۔انموں نے ہارون سے بغاوت کی ہی صبر بی بہر ہے۔ "
طرفہ آیت کے کلمہ "ہِمَا اَسْتَعْلِفْ" کا یمال کیا حوقع و محل ہے؟ اور
"فَلَمُواْ" لَهُن انموں نے بغاوت کی۔ سوال یہ ہے کہ بغاوت کرنے والے کون تھے؟
(ان کا اس آیت میں کمیں نام و نشان نمیں ہے)۔ "فصبور جَعِیلٌ" ہی صبر بی بہر ہے۔ (اب یا نمیں چل سکنا کہ صبر کرنے والا کون ہے اور اس کا روئے مخن کس کی طرف ہے؟ ان سوالات کا جواب خود ساختہ آیت میں دور تک دکھائی نمیں دیا)۔ طرف ہے؟ ان سوالات کا جواب خود ساختہ آیت میں دور تک دکھائی نمیں دیا)۔

ای طرح کی آیک غیر مربوط آیت بھی طاحظہ فرمائیں: ولقد اتینا بك الحكم كالذى من قبلك من الموسلين وجعلنا لك منهم وصيا لعلهم يوجعون. اس طرفہ آیت کے متعلق دو سوال پيرا ہوتے ہیں۔ "اتینا بك الحكم" كا

معن كياب اور حريد بدكه "منهم" اور "لعلهم" كى ضائر كا مرجع كياب؟ مرحوم آشتياني عليه الرحمه تے حاشيد رسائل عن كيابى خوب لكما:

اس امر میں کوئی شک نمیں کہ یہ قرآن مجید کی سورت نمیں ہے۔ عرفی جانے والا ہر مخص ایما کلام تیار کر سکنا ہے اور حقیر یہ کتنا ہے کہ علوم عربیہ سے واقلیت رکھنے والا کوئی بھی مخص ایما معمل اور غیر مراوط کلام کرنے پر راضی نمیں ہو سکنا۔ اس خود ساختہ سورت میں فصاحت و بلاغت نام کی کوئی چیز موجود نمیں ہے اور فہ کورہ آیات میں باہمی روا کا بھی فقدان ہے۔

وواع كے بغير چلے گئے۔ اگر امام عالى مقام محصور ہوتے تو يہ لوگ وشمنوں كے گھيرے سے كيبے تكلتے؟ واقعات سے اندازہ ہوتا ہے كہ يہ لوگ حفرت كے پاس آسكتے تتے اور حفرت كے پاس سے اٹھ كر جا بھى سكتے تتے۔ تو اس صورت بيس امام نے اہل حرم كو واپس ان لوگوں كے ساتھ مدينہ كوں نہ روانہ كيا؟ البتہ خود حفرت كا وہاں سے چلے جانا فرار سمجھا جاتا جو آپ كے شاياں نميس تقلہ ليكن الجيت كو تھج دينے ميں كيا بانع تھا جبكہ تطعى طور پر آپ كو اپنے اصحاب كے قتل اور الجيت كے حتى قيد ميں كيا بانع تھا جبكہ تطعى طور پر آپ كو اپنے اصحاب كے قتل اور الجيت كے حتى قيد ہونے كا علم تھا۔

کتب مقاتل کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت حبیب بن مظاہر اور مسلم بن عوسجہ علیہا السلام ہوی مشکل سے کوفہ سے روانہ ہوئے تھے کیونکہ کوفہ کی ہر طرف سے ناکہ بندی ہو چکی تھی اور یہ ہر گوار وان کو کھا کیوں میں چھپتے اور رات کو سفر کرتے اور دشنوں کی نظر سے اپنے آپ کو چھپاتے ہوئے ماہ محرم کی ساتوس یا مخرم کی ساتوس یا مخرم کی ساتوس یا مخرم کی کربلا پنجے۔

جو لوگ حفرت کو چھوڑ کر روانہ ہوئے تو اس سلطے میں اس حقیقت کو لد نظر رکھنا چاہئے کہ میدان کربلا وسیع و عریض میدان تھا جس میں ٹیلے اور نظیب و فراز موجود سے اور منظر تی افراد کا ان میں چھپنا اور آہتہ آہتہ نکل جانا ممکن تھا۔
علاوہ ازیں ہے بھی ممکن ہے کہ ان افراد نے پہلے پہل اپنے آپ کو دشمن کے لفکر میں شامل کیا ہو پھر علیمہ ہوئے ہوں اور ویسے بھی وشمن کے لفکر کو ایسے لوگوں سے سروکار بی نہیں تھا کیونکہ وہ تو چاہتے تھے کہ لوگ حضرت کو چھوڑ کر طے جا کا میں میں میں میں تھا کیونکہ وہ تو چاہتے تھے کہ لوگ حضرت کو چھوڑ کر طے جا کہ اوگ

باتی رہایہ سوال کہ حضرت نے اپنے الل حرم کو ان کے ساتھ روانہ کول نہ

ذریعے سے شکوک و شبہات کو دور کیا جائے۔ عقائد ویٹی سے مبدالور اس کا صفات، نبوت والمت لور معاو کا علم مراد ہے۔

منطق: وہ علم ہے جس کے تواعد کی پاسداری کرنے سے انسان خطائے اگری سے محفوظ رہ سکے۔

اس کو دوسرے الفاظ میں بول بھی بیان کیا جاسکتا ہے کہ منطق تام عقلی ادکام کے صحیح و غلط جانیجنے کا میزان ہے لور اس علم کو میزان بھی کما جاتا ہے۔ معانی بیان: فصاحت کلمہ اور بلاغت کلام کی کیفیت کو جانے کا نام کے حکمت: تمام موجودات کے مجردات، مادیات، جواہر اور اعراض کی تفصیل اوران کے احوال کو جانے کا نام ہے اور اس کی ووقتمیں ہیں حکمت نظر اور حکمت عمل

كيا حضرت امام حسين كربلامين محصور تھ؟

سوال ۱۸

مشہور ہے کہ ماہ محرم کی تو تاریخ کو حضرت امام حسین علیہ الما اور ان کے ساتھی لفکر اعداء میں محصور ہوگئے تھے۔

موال یہ ہے کہ اگر آپ محصور تھے تو حضرت عبیب بن مظام اللہ علیہ عوجہ سلام اللہ علیما لشکر اعدا کے محاصرہ کو توڑ کر آپ کی خدمت مسلم اللہ علیما سے ؟ طانیا حضرت سکینہ سلام اللہ علیما سے منقول ہے کہ شب عاشور مبح الله علیم اللہ نے اپنی اور اپنے ساتھیوں کی شمادت الله الله من خطبہ دیا جس میں آپ نے اپنی اور اپنے ساتھیوں کی شمادت الله میں نے تمہاری گردنوں سے اپنی بیعت کا قلادہ الله الله میں نے تمہاری گردنوں سے اپنی بیعت کا قلادہ الله الله میں کے تھول آپ کو خدا جافظ کہ کر الله کے اللہ کے خدا جافظ کہ کر الله کے اللہ اللہ کے خدا جافظ کہ کر الله کی اللہ کا اللہ کو خدا جافظ کہ کر الله کی اللہ کے اللہ کا اللہ کو خدا جافظ کہ کر الله کی اللہ کی خدا جافظ کہ کر الله کی اللہ کو خدا جافظ کہ کر الله کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی خدا جافظ کہ کر الله کی کی خدا جافظ کہ کر الله کی کردنوں سے اللہ کی خدا جافظ کہ کر الله کی کی خدا جافظ کہ کر الله کی کی خدا جافظ کہ کر الله کی کی کھوٹ کے خدا جافظ کہ کر الله کی کھوٹ کے کھوٹ کی کھوٹ

# جهم وردح كالتعلق

سوال ۲۹

ردے کابدن سے کتے تم کا تعلق ہوتا ہے اوراسکا تعلق کیے سلب ہوتا ہے؟

روح کے بدن سے تعلق کی اقدام میں سے ایک حم تربیت کے تعلق کی برب العالمین نے روح کو بدن کا مرفی بنایا ہے اور تربیت کا معنی یہ ہے کہ حکمت کے مطابق کی جے کی آہتہ آہتہ برورش کرنا۔

خلاصه بديد كد دوح وو طرح سدن پر تفرف ركمتى ب

اً۔ میموی و طبیعی تصرفات مثلاً نظام میش اوو نظام انهشام اور تصرف کی ہے۔ اسم خیر ارادی اور خیر افضیاری ہے۔ اسم

ہے۔ اور اعتباری تفر فات جیسا کہ حاس خسہ کے اور اکات اور جم میں ۔ روح کے اور اکات اور جم میں ۔ روح کے اعتباری تفر فات۔

نیند میں تفر فات کی پہلی حم کار فرما ہوتی ہے اور موت کے وقت روح کے ۔ ، وونوں حم کے تعر فات خم ہو جاتے ہیں۔

افد تعالی کے تھم سے روح تمام اصفائے بدن کو ورجہ کمال پر پنچاتی ہے اور ہر عصوکو اس کے متعمد تخلیق کے عمل ساتی ہے۔

روح کا آیک تعلق " تعلق میر " ہے۔ روح اللہ تعالی کی اجازت سے بدن کے تمام نظام کو درست رکھتی ہے اور ارادہ و اور ارادہ و ادراک کی تمام قوتوں کا سرچشمہ میر روح سے ہوتا ہے۔

اگر جائدار کے پاؤل میں ایک کا تا بھی چھ جائے تو روح پورے جم کو آمادہ

کیا؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ حضرت کے الل حرم آپ سے جدا ہونے کے لئے تیار میں نہیں تھے اور حضرت المام حسین ان کے متعلق پہلے ہی یہ چین کوئی کر چکے تھے کہ میرے الل حرم اشتیاء کے ہاتھوں قید ہوں گے۔

اور پر شب عاشور کے موقع کی کتی کو بھی نظر میں رکھنا چاہئے جمال افرادی طور پر ثلنا مشکل ہو وہال کوئی فخض اہل حرم کو ساتھ لے کر کیے نگل سکتا تھا۔ اور اگر بالفرض یہ بان بھی لیا جائے کہ ایبا کرنا ممکن تھا تو حضرت اہام حسین جو کہ فیرت البایہ کے مالک تنے ان سے یہ توقع کیے کی جاسمتی تھی کہ وہ اپنے اہل حرم کو ان لوگوں کے ساتھ روانہ کرتے جو عین موقع پر حضرت کا ساتھ چھوڑ کر اپنی جانوں کو جانے کی فکر میں تھے۔

یقینا جن لوگول نے ہمارے آقا و مولا کو چھوڑا تھا وہ دنیا پرست، پست فران ، ضعیف الایمان بلحہ بے دین و بے ایمان افراد ہے۔ ای لئے حضرت سکینہ سلام اللہ علیمائے فربلیا: جس نے دیکھا کہ لوگ دس دس ادر بیس بیس کی ٹولیول جس میرے والد کو چھوڑ کر جانے گئے۔ کچھ دیر بعد صرف آکسر افراد باتی بی گئے تو اس وقت جس میست روئی اور کہا "آللہم انہم خلکون فاخذ لہم وکا تجعفل لہم دُعاءً سموعا و سیلط علیم الفقر وکا ترزفہم شفاعة جدی یوم القیامة " پروردگار! ان لوگول نے بیس بے بارو مددگار چھوڑ اور ان کی کی دعا کو تبیس بے بارو مددگار چھوڑ دیا تو بھی انسی بے بار و مددگار چھوڑ اور ان کی کی دعا کو تبیس بے بارو مددگار چھوڑ دیا تو بھی انسی بے بار و مددگار چھوڑ اور ان کی کی دعا کو تبیس بے بارو مددگار چھوڑ اور ان کی کی دعا کو تبیس بے بارو مددگار چھوڑ اور ان کی کی دعا کو تبیس بے بارو مدرگار چھوڑ اور ان کی شفاعت بے حروم فرا

جواب

ہم خواب کو دو قسموں میں تقسیم کر سکتے ہیں: رحمانی۔ اضغاث احلام۔ رحمانی خواب میں اللہ کی طرف سے روح پر معانی و مفاہیم کا القا ہوتا ہے لور رحمانی خواب کی دو قشمیں ہوتی ہیں:

ا۔ بعض رحمانی خواب ایسے ہوتے ہیں جو کہ اسے صاف و شفاف ہوتے ہیں کہ علی ہے تعیر بی نمیں ہوتے اور ایسے خواب و کھائی دینے کے وقت سے لے کر میداری تک ذہن میں جزئیات سمیت محفوظ رہتے ہیں۔

ال العن رحمانی خواب مخاج تعبیر ہوتے ہیں اور اس میں معانی و مغاہیم کو اس کی مناسب صورت میں پیش کیا جاتا ہے (جیسا کہ حضرت یوسف نے خواب میں سورج، چاند اور گیارہ ستاروں کو اپنے لئے سجدہ کرتے ہوئے دیکھا تھا اور حضرت لیتھوب نے اس کی تعبیر میں فرمایا تھا کہ میں سورج ہوں اور تیری والدہ چاند ہے اور تیرے گیارہ تھائی ستارے ہیں)۔

مثلاً علم كوعالم خواب مل دوده كى شكل من پیش كیاجاتاب كونكه ووده كے بر شار فوائد ہوتے ہیں اور بر شار فوائد ہوتے ہیں اور دوده جم كى نشوونما كا ذريعہ ہوتا ہے اور علم روحانی نشوونما كا ذريعہ ہوتا ہے۔ اور علم روحانی نشوونما كا ذريعہ ہوتا ہے۔ استفات اطام (خواب پريشال) كی تمن قشمیں ہیں :

ا۔ سیچھ خواب شیطانی وسوسول کی پیداوار ہوتے ہیں ادر ان کا مقصد دیکھنے والول کو اذبت پنچانا ہوتا ہے یا ان خواہول میں اسے مراہ راست کسی مرائی کا تھم دیا جاتا ہے۔ اس کی دوسری شکل ہے ہوتی ہے کہ مراہ راست مرائی کا تھم تو موجود نہیں ہوتا اس کی جائے اے کسی ایسے کام کا تھم دیا جاتا ہے جو مرائی پر منتج ہوتا ہے۔

- اور مجمى لاشعور شل جمع بوئ خيالات تصوير كى صورت شل نمووار بوت

کرتی ہے کہ دہ اس کانے کو اقلیم بدن سے خارج کردے اور عبا تبات روح علی سے عجیب ترین بات یہ ہے کہ روح بیک وقت تمام اعضاء و توئی کو اپنے اپنے کام علی مصروف رکھتی ہے اور ایک عضو کے کام کو دوسرے عضو کے کام کی رکاوٹ نہیں ہے دی ۔ ایک بی وقت عیں آگھ دیکھ ربی ہوتی ہے، کان من رہے ہوتے ہیں، ہاتھ کس کرنے علی مصروف ہوتے ہیں اور زبان ہو لئے اور چکھنے علی مصروف ہوتی ہے۔ ہاتھ، پاؤل حرکت کر رہے ہوتے ہیں، قوائے ہضم اور قوائے تعنفی اور ان کے ذیلی قوا این این اس کے دیلی قوا این این اور ان کے ذیلی قوا این این این اس میں۔

ند کورہ تعلقات کے علاوہ روح کو بدن پر تعلق حکومت بھی حاصل ہے۔
روح بدن کی حاکم ہے اور اعضائے بدن اس کے کار ندے ہیں اور اس کے ہر فران کو
ہر وقت جالانے ہیں معروف ہیں۔ روح جیسے بی ذبان کو عظم صاور کرتی ہے تو وہ
بولنے لگ جاتی ہے اور روح جس چیز کو دیکھنے کی خواہش کرتی ہے آتھ اسے دیکھنے لگ
جاتی ہے اور اگر روح نہ دیکھنا جاہے تو آتھ اسے توجہ سے نہیں دیکھتی۔ البت بماری
میں بھن اعضاء روح کی خدمت گزاری کے قابل نہیں رہے۔ چنانچہ موت روح کے
تعلق حکومت کو بھی خم کروتی ہے۔

خوایول کی دنیا

سوال 44

خواوں کے سے یا جھوٹے ہونے کا کیا معیار ہے اور "اضغاث احلام" سے کیا مراد ہے؟ چھوڑنے کی رغبت تو نمیں دلائی گئے۔ اگر ان میں سے کوئی امر موجود نہ ہو تو انسان سے سمجھ لے کہ اس کا خواب رحمانی خواب رحمانی خواب مے۔ خواب مانی خواب مے۔

ر جمانی خواب کی تعبیر کے لئے انسان کو معصوفین کے فرافین کی طرف رجوع کرنا جاہئے۔

مرحوم طاجی نوری نے کتاب دارالسلام کے آخر میں اور علامہ مجلس نے حارالانوار کی چود مویں جلد میں اس مضمون کی تفصیلی روایات نقل کی ہیں۔

تجیر کے لئے انسان کو قرآنی آیات کے استعادات کو مد نظر رکھنا چاہئے۔
مثل اگر کوئی باکردار مخص خواب میں اپ آپ کو اذان دیتے ہوئے پائے تو اس کی
تجیر ہے ہے کہ اسے جج کی سعادت نصیب ہوگ۔ اس تجیر کا تعلق "واَدِن فی النّاسِ
بالحج "کی آیت ہے ہے۔ (سورہ جج آیت ۲)

رَّاكُر كُونَى عام كردار ركت والا فخض اذان سنے تو اس كى تعبير يہ ہے كہ اس كى تعبير يہ ہے كہ اس كى تعبير يہ ہے كہ اس كى جورى كا الرام عائد ہوگا اور اس تعبير كا تعلق قرآن مجيد كى آيت "فَاذَنْ مُؤَذِنْ أَنْ مُؤَذِنْ أَنْ الْعِيْرُ إِنْكُمْ لَسَارِ فُونْ ( رور وَ يوسف آيت ٤٠) سے ہے )۔

ای طرح نے اگر کوئی نیک مخص خواب میں ری کو دیکھے تو اس سے مراد عمد ہوتا ہے کیونک قرآن مجید کی آیت ہے "وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِیْعًا وِلاً تَفَوْلُوا." (موروَ آل عران آیت ۱۰۳)

آگر خواب میں خنگ لکڑی دکھائی دے تو وہ علامت نفاق ہے "کَانَّهُمْ خُشُبٌ مُسنَّدةً." (سورة منافقون آیت ۴)

لور پُقر و کِمنا قدادت کی نشانی ہے۔ سور ، بقر ، کی ۱۸۰ س آیت ہے : "کُممًّ فَلُورْ بُکُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهي كِالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً."

ہیں اور ان خواوں کا سر چشمہ انسان کے اندر موجود ہوتا ہے۔ اگر کوئی مخض کی کے ساتھ کیند رکھتا ہو تو اسے خواب میں دکھائی دیتا ہے کہ وہ اسے حریف سے جنگ و جدال میں معروف ہے۔

س۔ پریشان خوادوں کی اس فتم کا تعلق اخلاط کے غلبہ سے ہوتا ہے۔ ہر انسان میں صفرا، سودا، بلغم اور خون کے چار اخلاط ہمہ وقت موجود ہوتے ہیں۔

لہذااگر کسی مخفس پر صفراکا غلبہ ہو تواہے خواب میں زرد قتم کے رنگ نظر
آئیں گے اور اسے تلخ اور زہر اکود چیزیں زیادہ دکھائی دینے گئی ہیں اور جلی کی کڑک
وغیرہ کے متاظر اسے دکھائی ویتے ہیں۔ اس کی وجہ کسی ہے کہ صفرا کرم اور تلخ ہے۔
جس مخض پر سووا کا غلبہ ہو تو اسے خواب میں جلانے والی چیزیں اور سیاہ
رنگ اور ترش ذاکقہ والی اشیاء و کھائی وینے گئی ہیں۔

جس مخص پر بلغم غالب آجائے اسے سفید رنگ اور پانی اور بارش ویر ف کے مناظر زیادہ و کھائی دیں گے۔

جس پر خون کا غلبہ ہو جائے تو خواب میں اسے سرخ رنگ اور مبٹھی اشیاء اور طرب آور چیزیں زیادہ د کھائی ویتی ہیں۔ تشخیص خواب

سب سے پہلے انسان کو اپنے مزاج کی طرف رجوع کرنا چاہئے اور دیکھے کہ جب اس نے خواب و کھا تو اس وقت و مزاج کے اعتبار سے کمال اعتدال میں تھا یا نہیں۔ اس کے بعد پھر دیکھے کہ اس نے جو پچھے خواب میں دیکھا ہے کیا وہ دن کے وقت اس امر کے متعلق سوچ چار میں مصروف رہا تھا یا نہیں۔ اگر انسانی مزاج کمال اعتدال پر جو اور دن میں اس چیز کے متعلق سوچ چار بھی نہ کی ہو تو پھر انسان میں دکھے کہ اس خواب میں اس کی برائی کی ترغیب تو نہیں دی گئی یا اسے کی برائی کی ترغیب تو نہیں دی گئی یا اسے کی نیکی کو

منائیں۔ اپ خواب کے لئے کسی اہل علم فخض کا انتخاب کریں اور تعبیر دیے والے فخض کو جائے کہ وہ خواب کے جملہ پہلوؤل کو مد نظر رکھ کر اچھی تعبیر دے۔

#### چھینک اور فال لینا

#### شوال ا

عوام مل مشہور ہے کہ جب کس کو چھیتک آجائے تو دہ کام ردک لینا چاہئے اور بول عوام الناس چھیتک کو صبر سے تعبیر کرتے ہیں۔ کیا ردئیات میں بھی اس کا پچھ ذکر موجود ہے۔ علاوہ ازیں فال نیک اور بدلینا کمال تک ورست ہے؟ وضاحت فرما کر ممنون فرمائیں۔

عوام الناس میں مشہور ہے کہ جب کی کام سرانجام دینے یا نہ دینے کے اللہ الناس میں مشہور ہے کہ جب کی کام سرانجام دینے یا نہ دینے کے اللہ چند افراد آپس میں مشورہ کر رہے ہول ادر اس ددران کسی کو چھیک آجائے تو یہ اس کام کے روک دینے کا غیبی اشارہ ہو تا ہے۔ لہ

اس کام کے روک دینے کا غیبی اثبارہ ہوتا ہے۔ له امادیث میں اس منہوم کا کمیں اثبارہ تک موجود نہیں ہے۔ یہ صرف توہم برتی ہے۔ البت رولیات میں وارد ہے کہ اگر کوئی خض کوئی بات سا رہا ہو اور کی ووسرے کو چھینک آجائے تو یہ اس کی سچائی کی دلیل ہے۔ اگر دد مر تبہ چھینک آئے تو وہ دو گواہوں کے برابر ہے۔

علاوہ ازیں احادیث میں دارد ہے کہ بیمار مخص کی چھینک اس کی صحت و عافیت کی علامت ہے ادر تین دن ہے لے کر سات دنول تک موت سے محفوظ رہنے اس کی علامت ہے ادر تین دن ہے جبکہ ہر صغیر میں چھینک کا یہ تصور موجود نہیں ہے۔

اگر خواب میں مردہ کا گوشت کھائے تو اس سے مراد غیبت ہے: "ایمجب أَحَد كُمْ أَنْ يُاكُلُ لَحْمَ اَحِيْدِ مَيْتًا." (سورة حجرات آيت ١٢)

اگر خواب میں لباس یا اعْمه دیکھے تو عورت کا وصال میسر آئے گا: "هُنَّ لِبَاسٌ لَّکُمْ وَ اَنْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ." (سورة بقره آیت ۱۸۷) اور "کَانَّهُنَّ بَیْضٌ مَکْنُونْ." (سورة سافات آیت ۳۹)

ای طرح سے خواب میں دکھائی دینے دالے نام کی مناسبت سے بھی تعبیر کا گرا تعلق ہوتا ہے۔ مثلاً ایک مخص خواب میں دیکھا ہے کہ اس کی ملاقات ایسے مخص سے ہوتی ہے جس کا نام راشد ہے تو یہ رشد و ہدایت کا استعارہ ہے۔

اور آگر خواب میں کی ایے فض سے ملاقات ہوتی ہے جس کا مام یا عبدالسلام ہے تو اس کی تعبیر یہ ہے کہ خواب دیکھنے والے کو سلامتی نصیب ہوگی۔ خواب کی تعبیر کیلئے عالم ملکوت اور عوالم غیب کے اسرار در موزکی مناسبات کی طرف بھی رجوع کرنا چاہئے۔ مثلاً ایک فخص خواب میں دیکھتا ہے کہ وہ مرگیا ہے تو اس کی تعبیر یہ ہے کہ اسے کمی عمر نصیب ہوگی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مرنے کے بعد کی زندگی کے مقابلے میں موجودہ زندگی کی حیثیت موت سے زیادہ نمیں ہے۔ بعد کی زندگی کے مقابلے میں موجودہ زندگی کی حیثیت موت سے زیادہ نمیں ہے۔

اگر اس کے بر عکس کوئی مخص بے دیکھے کہ اس کی شادی ہو رہی ہے تو اس کی تعبیر بے ہے کہ اس کی معادی ہو رہی ہے تو اس کی تعبیر بے ہے کہ اس کی موت اس کی تعبیر بے ہے کہ اس کی موت اس کی شادی کی طرح سے ہے روایات بین بے الفاظ وارد بین کہ جب تکبیرین قبر میں مومن سے سوالی و جواب ممل کرلیں سے تو اس سے کمیں سے : "مَمْ مَوْمَمَةَ الْعُرُوْسِ" اب تم سو جاؤ جیہا کہ وولما مجلہ عروی میں آرام کرتا ہے۔

واضح رہے کہ جو کچھ ہم نے عرض کیا ہے یہ چند کلیات ہیں اور خواب کی تعبیر ایک خدائی عطیہ ہے۔ لہذا اہل ایمان کو چاہئے کہ وہ ہر شخص کو اپنا خواب نہ

(حار الانوارج ۵۰ ـ ۳۸۵) "میں اینے بندہ مومن کے نیک گمان کے قریب . "

يوتا بول\_"

فال بداس وقت موثر ثامت ہوتی ہے جب اسے اہمیت دی جائے۔ اگر انسان اس کو کوئی اہمیت نہ دے اور اپنے خدا پر ہمر وسہ رکھے تو فال بدکا کوئی اثر مرتب نمیں ہوتا۔ چنانچہ پنجبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرملیا: کفارة الطیرة التوسیل (روضہ کافی ج۸۔ ص۱۹۸) "فال بدکا کفارہ خدا پر توکل ہے۔"

الكافى مين الم جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے كہ آپ نے فرمایا:

الطّیرة علی ما تَجعَلْها وَ إِنْ هَوْنَتْهَا تَهَوْنَتْ وَ إِنْ شَدَدْتُهَا تَشَدُدُتُ وَ إِنْ لَمْ

الطّیرة علی ما تَجعَلْها وَ إِنْ هَوْنَتَهَا تَهَوْنَتْ وَ إِنْ شَدَدْتُهَا تَشَدُدُتُ وَ إِنْ لَمْ

تَجعُمْلُهَا هَيْنَا لَمْ تَكُنْ شَيْنًا. (حارالانوارج ۵۸-ص ۱۳)" قال بدكا اثر انسان كى اچى

سوج كے مطابق ہوتا ہے اگر قال بدكا اثر تم كم سجو كے تو اس كا اثر كم ہوگا اور اگر قال بدكا اثر تم نے اسے چھ ہى

قال بدكا اثر زیادہ سجو كے تو اس كا اثر ہى اُتا ہى زیادہ ہوگا اور اگر تم نے اسے چھ ہى

اہمیت نمیں دى تو اس كا اثر ہى چھ نہیں ہوگا۔"

كيا لفظ "أعْهَد" خلاف فصاحت ہے؟

سوال ۲۷

سورؤ مبارکہ یکس میں لفظ "اَعْهَد" وارو ہے۔ اس لفظ میں بیک وقت عمن حروف حلق پائے جاتے ہیں جو کہ فصاحت کے خلاف ہے۔ مرائی اس کے متعلق رہنمائی فرمائیں۔

کی نشانی ہے۔

حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ چھینک تمام جمع کے لئے نفع عش ہے بحر طیکہ تین بار سے زیادہ نہ ہو اور اگر تین بار سے زیادہ چھینک آئے تو یہ زکام اور دردکی علامت ہے۔

قال نیک لینا صحیح ہے۔ مثل ایک مخص کی کا نام سالم یا فتح اللہ یا نصر اللہ سن کر اپنے دل میں سلامتی اور کامیافی کی امید رکھ لے تو اس میں کوئی قباحت نمیں جبکہ قال بدلینا صحیح نمیں ہے۔ مثلاً مکان کی چھت پر الو کو دکھ کر مکان ویران ہونے کا تصور پیدا کر لینا یا کسی جانور کو دکھ کر اپنے سفر کو ملتوی کر دیتا یا ایک عام سفر قرار دیتا یا ایک حضمن میں شامل ہے۔

رولیات سے استفادہ ہوتا ہے کہ قال نیک لینا بہتر ہے اور قال بدلینا کروہ ہوتا ہے کہ قال نیک لینا بہتر ہے اور قال بدلینا کروہ ہوتا ہے نور اس میں یہ راز مضمر ہے کہ نیک قال لینے والا مخص اللہ کے فضل و کرم کی امید رکھتا ہے نور وہ اللہ کی طرف سے کشائش و بھلائی کا منتظر ہوتا ہے۔ اس لئے پینجبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: افضال اُعْمَالِ اُمَّتِی اِنْتِظَار اُ فَرْجِ اللّٰهِ عَزْوَجَلَّ (حارالانوار ج۵۲۔ ص۱۲۲) "میری امت کا افضل ترین عمل اللہ کی کشائش کا انظار کرنا ہے۔"

اس کے برعکس فال بدلینا درست نہیں ہے کیونکہ فال بدکی وجہ سے انسان اللہ کی رحمت سے مایوس ہوتا ہے نوروہ خدا کے متعلق بدگمانی میں مبتلا ہو جاتا ہے اور اپنے لئے برائی کا انتظار کرنے لگ جاتا ہے۔

نیک فال اللہ پر ہمروسہ پر قائم ہوتی ہے۔ اس کئے وہ موثر ہے کونکہ اللہ تعالی اپنے اس بدہ کو مایوس شیس کرتا جو اس سے حسن ظن رکھتا ہو۔ چنانچہ حدیث قدی میں وارد ہے کہ اللہ تعالی نے فرایا: آنا عِنْدَ حُسْنِ ظَنَّ عَبْدِیَ الْمُؤْمِنَ.

بیان کیا اور فد کورہ مفہوم کی روایات اتنی بڑی تعداد بیل ہیں کہ ان کا انکار ممکن نہیں ہے اور ان روایات کا مقصد امت اسلامیہ بیل انکال صالحہ کی تھویت و ترغیب ہے اور سے بھی حقیقت ہے کہ جو محض موعودہ اجر کے شوق بیل فہ کورہ عمل جالاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اے وہ اجر ضرور عطا کرتا ہے، خواہ تیجبر یا امام نے ابیا نہ فرمایا ہو اور یہ گروہ مومنین اہل نجات و سعاوت ہے لیکن دومر اگروہ چھوٹے اعمال کے ثواب اور اجر کو سننے ہے دور بھاگنا ہے بعد بعض ان بیل سے اتنی جرات کرتے ہیں کہ اس طرح کی سننے سے دور بھاگنا ہے بعد بعض ان بیل سے اتنی جرات کرتے ہیں کہ اس طرح کی روایات کا بی انکار کردیتے ہیں حالا تکہ ہزاروں معتبر اور صحح احادیث اس موضوع پر شیعوں اور سنیوں کی کتابوں بیل موجود ہیں اور بعض دوسرے جمالت کی وجہ اور ان روایات کے معانی ہے جری کی بناپر نعوذباللہ ان کا فداق اڑاتے ہیں۔ لہذا دوری اختیار کرنے والوں، انکار کرنے والوں اور غداقی اڑانے والوں کی روک تھا جارہا ہے جد جواب یہاں و نے جاتے ہیں اور خداونہ منان سے امید ہے کہ جو پچھ کھا جارہا ہے وہ موجب ثواب اور معرفت اور بھیرت کے ذیاوہ ہونے کا سبب ہے۔

جواب لول

رولیات سے معلوم ہوتا ہے کہ اجرو تواب کی دو قسمیں ہیں: (۱)استحقاقی۔

ٹواب استحقاقی سے وہ جزالور ٹواب مراد ہے جو اللہ تعالی نے اپنی عکمت کاملہ کے تحت کی عمل کی مقرر کی ہے لور جس کے لئے اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ جو شخص فلال نیک کام سرانجام وے گا اے اتنا بولب عطا کروں گا۔

و اب تھنلی ایبا ٹواب جو استحقاق سے زیادہ مقدار میں عطاکیا جائے اسے اور اللہ تعالیٰ کی شان فضل سے سے چیز بعید نمیں ہے کیونکہ اللہ فضل عظیم کا مالک ہے۔

نصاحت کلمہ کی شرائط میں سے ایک شرط یہ ہے کہ اس میں "تافر حروف"

نہ ہو۔ مقصد یہ ہے کہ زبان پر فیتل نہ ہو اور اس کی اوائیگی مشکل نہ ہو بائحہ آسان ہو
اور اس کی تشخیص ذوق سلیم پر مبنی ہے اور اس میں مخارج حروف کے قرب و بعد کا
کوئی واسطہ نہیں ہے اور جو بھی کلمہ اگرچہ کتنے ہی قریب الحرج حروف پر مبنی کیوں نہ
ہو اگر اس کا تلفظ آسان ہو تو وہ فصح کلمہ شار ہوتا ہے اور جس کلمہ کے حروف کے
مخارج مختل ہوں لیکن اس کا تلفظ مشکل ہو وہ غیر فصح شار ہوتا ہے اور لفظ "اَعْهَدُ"
کو ذوق سلیم فقیل قرار نہیں دیتا اور اس کا تلفظ بھی چداں مشکل نہیں ہے۔ ای لئے
یہ کلمہ ہر لحاظ سے فصح ہے اور لفظ "اَعْهَدُ" کا ہم معنی کوئی بھی عرفی زبان کا لفظ اس
سے زیادہ آسان تلفظ نہیں رکھتا۔

## چھوٹے عمل کی بردی جزا

#### سوال ۲۳

بھن رولیات میں ہے کہ فلال وعایا فلال نماز ادا کرنے کا تواب ایک شہید کے بدامر ہے۔ کہ بلام آزاد کرنے کے بدامر ہے۔ کہ بلام ہوا کا تواب ایک وعایا جاد نی سبیل اللہ کے بدامر ہے۔ عقل انسانی اس بات کو باور کرنے پر آمادہ نہیں کہ محض ایک وعا پڑھنے سے کوئی آدی ایک شہید کا رتبہ حاصل کرلے اس مسئلے کی وضاحت فرما کیں۔ جواب

حضرت رسول خدا صلی الله علیہ وآلہ وسلم اور ائمہ علیم السلام سے الیی بہت کی روایات منقول ہیں جن میں آپ نے کسی وعایا عمل کا درجہ شہید کے برامر

كافرمان ہے: وَمَا أُمِرُواْ إِلاَّ لِيَعَبُدُواللَّهُ مُخلِصِيْنَ ... (البينه آيت ٥) "انسين بس يك

افلاص کے بھی کی مراتب ہیں اور افلاص کا پہلا مرتبہ یہ ہے کہ عمل ہر طرح کی خواہش مرح سے بلد و برتر ہو اور صرف اللہ کی خوشنودی کے الایا جائے اور اس میں کمی طرح کی ریا شامل نہ ہو اور خود پہندی اور شرک خفی سے پاک ہو۔ ریا عمل باطل ہے اور علاوہ اس کے کہ اس کا عامل تواب کا مستحق نہیں رہتا بلتہ یہ اس کے گذابوں میں شار کیا جاتا ہے اور وہ مستحق عذاب قرار یا تا ہے کو نکہ ریا گناہان کہیرہ میں سے ہور شرک کی اقسام میں شار کیا جاتا ہے۔

اخلاص کا ووسرا مرتبہ یہ ہے کہ عمل صرف خداکی رضا کے لئے ہو اور چواب واجر کے لالج میں نہ ہو۔

اس لئے حفرت امیر المو منین علیہ السلام نے فرمایا تھا: "جو عبادت دوزخ کے خوف سے جالائی جائے وہ غلامول کی عبادت ہو جو عبادت جنت اور نعمات جنت کی لا کی جیں اوا کی جائے وہ تاجرول کی عبادت ہے لور جو عبادت صرف اللہ کا حتی سمجھ کر جالائی جائے وہ آزاد تمر دول کی عبادت ہے۔"

(حفرت علی علیہ الہلام نے اپنی مناجات میں یہ جملے کیے تھے: "پروردگار! میں نے دوزہ کے خوف سے تیری عبادت نہیں کی اور میں نے جنت کی لائے میں بھی تیری عبادت نہیں کی۔ میں نے تجھے عبادت کے لائق پایا اسی لئے میں نے تیری عبادت کی۔")

اخلاص کے کچھ اور مراتب بھی ہیں جن کا ذکر طول کلام کا موجب ہے۔ اس لئے ہم ان پر سحت کرنا مناسب نہیں سجھتے۔

اس مقدمہ کے بعد ہم یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ جن روایات میں اس

اس تميد كے بعد اب يه ديكھيں كه كى روايت ميں فدكور ہے كه فلال وعا پڑھنے والے كو شهيد كا ثواب ملے گا۔ اس روايت كا مقصد يه ہے كه أگرچه فدكورہ وعاكا استحقاق تواب كم ہے ليكن اللہ تعالى الله فضل و كرم سے استحقاق كے علاوہ استحقاق تواب كم ہے ليكن اللہ تعالى عطاكرے گا۔

یمال یہ و کھنا بھی ضروری ہے کہ شہید کے تواب بھی وو طرح کے ہیں۔
پہلا اواب استحقاتی نوعیت کا ہے اور ووسرا اواب تھنٹی نوعیت کا ہے۔ جو خدا ایک دعا
پڑھنے والے کو تھنٹی طور پر شہید کا تواب عطا کرتا ہے وہی ضراشہید کو بھی صرف
استحقاتی تواب تک ہی محدود نہیں رکھے گا وہ شہید کو تھنٹی تواب ہے بھی ہم ہ مند
فرائے گا۔ اس لئے شہید کا تواب اور رتبہ فد کورہ دعا پڑھنے والے سے پھر بھی اوفع و
اعلیٰ بی رہے گا کیونکہ دعا پڑھنے والا تھنٹی طور پر شہید کے استحقاتی تواب کو حاصل
کرتا ہے مگر وہ شہید کے تھنٹی اواب کو تو حاصل نہیں کرسکا۔ اس لئے اس سے
مقام شمادت میں کوئی پستی نہیں آئے گی۔

اس طرح سے بعض روایات میں وارو ہے کہ فلال نماز یا فلال دعا پڑھنے والے مخف کو سونی اور سووصی اور طائکہ جتنا اواب دیا جائے گا۔ اس روایت کا مقصد یہ ہے کہ اگر کوئی مخض نہ کورہ نماز یا وعا پڑھے اور اس نماز اور دعا کو سو پنجبر یا وصی پڑھیں تو اللہ تعالی اس مخض کے اول ہے تفضی کو سو انبیاء و اوصیاء کے تواب استحقاق کے مدار وے گانہ یہ کہ سو انبیاء کہ جنہوں نے ایک طویل عمر عبادت اور مبلخ رسالت میں گزاری ان کا تواب اس مخض کو مل جائے گا۔

#### جواب دوم

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ کمی بھی عمل اور عبادتِ و ابب و مستحب کا اجر و ثواب اس کی تبولیت پر موقوف ہے اور تبولیت اخلاص پر موقوف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ مصروف پرکار رہناہے۔

کافی میں مردی ہے کہ حضرت رسول اکرم ایک جنگ ہے واپس تشریف لائے تو آپ نے ساتھیوں سے ارشاد فرملیا: مَرْحَبًا بِقَوْمٍ قَصَوُا الْجِهَادِ اَلاَ صَغَرَ وَ بَقِي عَلَيْهِمُ الْجِهَادُ الْاَكْبُرُ. (فردم كافی جا۔ ص ۳۳۰) "میں ان لوگول كو فوش آ مدید كتا ہول جنول نے چھوٹا جماد كيا لور ابھی انہول نے ہوا جماد كرتا ہے۔" صحلبہ نے ہو چھا كہ ہوے جماد سے كيا مراد ہے ؟

کلبے کے فو چا کہ بوے بھادے میاس ہے : آنخضرت نے فرمایا: "اپ نفس سے جماد کرنا بوا جماد ہے۔"

جواب سوم

ند کورہ ردایات کے متعلق آکٹر اذہان میں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایک دعایا چد و گھت مماز پڑھتا یا کمی مخصوص دن کا روزہ رکھنا یا روزہ افطار کرانا دغیرہ بوا آسان کام ہے۔ مثلاً چند منٹ میں اس دعایا نمازیا سورہ کو پڑھ لیا جائے گا جبکہ جماد کرنا اور فی کم ہے۔ مثلاً چند منٹ میں اس دعایا نمازیا سورہ کو پڑھ لیا جائے گا جبکہ جماد کرنا اور فی کرنا انتخابی دشوار ہے۔ لہذا کس طرح کوئی دعا اور راہِ خدا میں قبل ہو جانا برایر موسیلتے ہیں؟

ال سوال کا جواب سے کہ سے سوال اذبان میں اس لئے پیدا ہوتے ہیں کہ لوگ بید سیھنے لگتے ہیں کہ احادیث میں جس دعا کے پڑھنے کا حکم ہے اس سے مراو اس اس دعا کے الفاظ کو اوا کرنا ہے جو کہ انتائی آسان ہے جبکہ حقیقت سے ہے کہ صرف الفاظ دہرانے پر اسے بوے واب کا دعدہ نمیں کیا گیا باعد ردح عمل کو لد نظر رکھ کر تواب عظیم کا دعدہ کیا گیا ہے کو تکہ بے ردح جسم کی کام کا نمیں ہوتا اور تھا صورت عبادت کوئی قیمت نمیں رکھی۔

مثلاً اگر کوئی دو رکعت نماز پڑھ رہا ہو اور صرف اس کا بدن قیام د رکوع و محد مثلاً اگر کوئی دو محد مشغول ہو محد میں مشغول ہو

طرح کے الفاظ دارد ہیں کہ فلال وعا اور فلال نماز کا انتا انتا اجر ہے تو ان روایات کا مقصد بھی کی ہے کہ اخلاص سے سرانجام پانے دالی عبادت اگرچہ کمیت ہیں کم بی کیوں نہ ہو گر قدر و منزلت کے اعتبار سے اس کا بدا مقام ہے۔

ایک صاحب بھیرت مخف پر واضح ہے کہ اخلاص کے درجات کا حاصل کرنا بہت محنت، نفس سے جماد اور خدلوند عالم کی عنایات پر مبن ہے اور ان ورجات میں سے ہر درجہ اس قادر الوجود کی عنایات کے سبب ہے بلعہ بھن درجات تو حاصل ہی نمیں کریاتے گر گفتی کے چند افراد۔

اگر ہمارے عبادتی اعمال اللہ تعالیٰ کی مدد سے اخلاص کے ورجہ اول میں ہوں اور شرک خفی کے بغیر ہوں تو خداد ند منان سے امید ہے کہ اپنے فضل ہے تواب کے بعض مراتب ہمیں عنایت فرمائے گا۔ گو کہ اخلاص کے یہ مراتب حاصل کرنا بہت مشکل ہے کیو تکہ جب تک ول میں اپنی تعریف کی خواہش اور اپنی برائی کیلئے بغض رہے گا تو ہم ریا ہے محفوظ نہیں رہیں گے اور اگر یہ ہو کہ ہمارے عبادتی اعمال ہمارے مناہوں کی طافی کر سکیں تو بھی بات بہت زیادہ شکراداکرنے کا موجب ہوگ۔ ہمارے منافی کرشکیں تو بھی بات بہت زیادہ شکراداکرنے کا موجب ہوگ۔ ہمارے مناب سیدین طافی کر سکیس تو بھی ذکر کئے گئے اعمال کے صلے میں کثیر تواب

جناب سيدى طاوس روايت يى ذكر كے كے اعمال لے صلے بيل ليتر تواب طنے كو اخلاص كے مرتبء دوم بيل شار كرتے بيل جس كا ذكر كيا جاچكا ہے۔ لينى يه تواب كير اس كے لئے ہے جس كا عمل ثواب كے لائج كے بغير ہو لور اگر حديث بيل سي بايا جائے كہ جب كوئى فلال عمل انجام دے تو اب سو شهيدول كا تواب ليے گا تو تعجب كا مقام شميں ہے كيونكہ يقيناً اس سے مراو ورجات اخلاص بيل سے ايك ورجہ ہواور جيسا كہ پہلے تذكرہ كيا كيا ہے كہ ورجات اخلاص كا حاصل كرنا اپنے نفس سے ہواو كے بغير نا ممكن ہے۔ (بيش نظر رہے كہ) اگر شهيد ايك بار ميدان جنگ ميں جاكر جماو كے بغير نا ممكن ہے۔ (بيش نظر رہے كہ) اگر شهيد ايك بار ميدان جنگ ميں جاكر جماو كو جاتا ہے تو اخلاص كا طالب روز و شب اپنے نفس اور شيطان كے ساتھ

جائے جو شماوت کے وقت ہوتی ہے، لینی جس طرح اس کی توجہ اپنے پروردگار کی طرف ہوتی ہے آگر دعا پڑھنے والا بھی اس حال کو پائے تو یقیناً اس میں اور شہید میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔

آگر کما جائے کہ حسب حال و حقیقت دونوں ساوی ہیں پھر بھی شہید کا عمل، دعا پڑھنے کے عمل سے کمیں زیادہ سخت ہے، تو میں عرض کردل گا: جیسا کہ پھواب دوم میں اشارہ کیا گیا ہے الی حالت آسانی سے میسر نہیں ہوتی اور جاہدات نفسانیہ کے بغیر ہاتھ نہیں آئی اور یہ کہ جب تک ہزاروں مرتبہ نفس اور شیطان سے جماد نہ کیا جائے کہ کریے حالت قادر الوجود اسے عطا فرمائے گا؟

اس منہوم کی مزید وضاحت کے لئے ہم فیخ جعفر شوستری علیہ الرحمہ کی کتاب خصائص الحسیبیہ کے باب دعا سے رسول خدا کی ایک حدیث کی تشریح نقل کرتے ہیں:

حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرملیا: "حسین کی زیارت کا الکب سیرے اوا کئے ہوئے نوے کج اور عمرے کے مدامہ ہے۔"

اس عظیم تواب کی وجہ فالباً یہ ہے کہ جب زائر حضرت کی مجت کے شوق سے مرشار ہو کر آپ کی زیارت کے لئے جاتا ہے تو دہ حقیق خانہ خدا کی زیارت کا شرف حاصل کرتا ہے اور اس کے ساتھ زائر اپ دل کو پینیبر اکرم کے ول کے مثلبہ بنا کر اور اس دل میں مجت حسین کی دنیا آباد کر کے قبر مطمر کے پاس حاضر بھوتا ہے یا دور سے اپ قلب کو حضرت کی طرف متوجہ کر کے شکتہ ول کے ساتھ آپ پر درود وسلام پڑھتا ہے تو اس حالت میں اس کا دل مجت حسین کی وجہ سے قلب ہوتا ہے۔

اس کے ساتھ جب ذائر اپنے ول میں یہ خیال کرتا ہے کہ پینمبر اکرم اپنے

لین نماذ کے شروع سے آخر تک اس کے قلب کی توجہ کی اور طرف ہو، مثلاً جائے اس کے کہ نماذی قیام میں خود کو اللہ کے سامنے محسوس کرے اور رکوع میں مودب ہو اور اللہ کے سامنے خاصع ہو اور سجدہ میں وظیفہ عبودیت کو اداکرے بینی اللہ کے سامنے خاصع ہو اور شیخ کرتے ہوئے اللہ کا سزہ اور پاک ہونا اس کے چیں نظر ہو اور سجم خاصع ہوئے نمازی اس کی عظمت کو سمجھ اور حمد کرتے ہوئے اس کی نعتوں کو دھیان میں لائے اور جلیل کرتے ہوئے اس کی وحدانیت کا تصور کرے، اس کی بدوسیان میں لائے اور جلیل کرتے ہوئے اس کی وحدانیت کا تصور کرے، اس کی بہنت ان تمام حالات میں الل دنیا سے محالمہ کرتا رہے تو الی بے روح نماذ آگر خدا سب ہر گزشیں سے گی اور کس طرح یہ عظیم ثواب ایے نماذی کے لئے ہوسکتے ہیں؟

ای طرح جو دھا پڑھے میں مضول ہو اس طال میں کہ اول ہے آخر تک مرف اس کی زبان حرکت میں مشول ہو تواس کا زیادہ عمل کم نفخ کا باعث ہوگا۔

اور اگر روایت میں ویکھیں کہ فلال وھا پڑھے کا ٹواب شہید کے ٹواب کے لیہ ہو کہ ہے تو وہ یقینا اس صورت میں ہے کہ وہ دارائے حقیقت اور روح دھا کا طال ہو اور حقیقت دعا اس یقین سے عبارت ہے کہ تمام امور میں اپنے بجرو اضطرار کے ساتھ تمام ماسوئی اللہ اور تمام اسباب سے منہ موڑ لیا جائے اور یہ سمجھے کہ ان کا مور ہونا حق تقائی کے اذن پر مو قوف ہے اور اللہ کے علاوہ ہر شے سے کمل گلوظامی مونا حق اور دل ہٹائے اور تمام توجہ اس ذات باری تعالیٰ کی طرف کردے اور آگر یہ طالت دعا کے پڑھنے کے موقع پر پیدا ہوجائے تو یقینا اس کی مش ہوگا جو میدان طالت دعا کے پڑھنے کے موقع پر پیدا ہوجائے تو یقینا اس کی مش ہوگا جو میدان جائے میں جائے اور راہ فدا میں حمل ہو جائے بلحہ ممکن ہے کہ آگر کسی کو مر تبہ کا لمہ جائے موبائے تو موبائے تو یقینا اس کی مش ہوگا جو میدان کی بید عالت اس شہید کی طرح ہو کی بہت می طالت اس شہید کی طرح ہو

## آنو کمال سے جم لیتے ہیں؟

سوال ۴۷

کیا آنبو لعاب و ہن اور ناک کے پانی کے طاپ سے جنم لیتے ہیں یا جب ول میں سوزش پیدا ہوتی ہے اور ول سے خارات اٹھ کر سر کی طرف منتقل ہوتے ہیں تو ان خارات سے آنبو پیدا ہوتے ہیں؟

طسہ چھم کے دیکھنے کے لئے جتنی رطوبت کی ضرورت ہوتی ہے اتی رطوبت ہوتی ہے اتی رطوبت ہوتی ہے اتی رطوبت ہیشہ آکھول میں موجود ہوتی ہے اور بھن او قات وافلی لور فارثی اسباب کی وجہ سے آنکھ سے بانی بہتا ہے۔ گر آنکھ سے نظنے والا ہر پانی آنسو نہیں ہوتا۔

آنواس وقت جنم لیتے ہیں جب سی نا طائم واقعہ کی وجہ سے ول میں ایک اگ سی گے۔ اس آگ سے خارات اٹھتے ہیں جو دماغ تک پینچتے ہیں اور دماغ انہیں انھوں کی طرف خفل کرتا ہے اور پھر وہی خارات آنو کی صورت میں آئھ سے فیلے گئے ہیں۔ لیذا جب کک خون دل کی آمیزش نہ ہو وہ آنو نہیں پانی ہے۔ جو فخص ہمیشہ ناطائم واقعات کو یاد کرتا رہے اس کی آنکھوں سے زیادہ سے زیادہ آنو کر آمد ہوں گے۔

الله تعالیٰ سے ہماری وعاہے کہ ہمیں اپنے خوف یا اپنی طاقات کے شوق یا خدا کے دوستوں سے پھوٹ نے اور امام مظلوم علیہ السلام کے غم میں زیادہ سے زیادہ آنسو بھانے کی توفیق عطا فرمائے اور ان امور میں رونا بہترین وسیلہء سعادت ہے۔

فرزند کی ہوی دلداری کیا کرتے تھے اور ایک مرتبہ الم حیین طالت مجدہ میں آنخضرت کی ہشت پر سوار ہوئے تو بھی رسول اکرم نے ان کی نازیرداری کی اور آپ کے اپنے مجدہ کو طول دیا بہال تک کہ حیین پشت پنجبر سے خود خود اترے اور اس منظر کے بعد جب زائر کے ذہن میں کربلاکا بید منظر آتا ہے کہ جس حیین کو آنخضرت کے اپنی ہشت سے آتارنا گوارا نسیں کیا تھا، میدان کربلا میں صالح من وہب ملحون نے اسے نیزہ مارکر ذوالجاح کی ہشت سے زمین پر گرادیا۔

پھر زائر اس منظر کا تصور کر کے مظلوم کربلا کو اپنے ملام سے تعلی دیتا ہے اور یوں لگتا ہے کہ پیغیر اکرم اپنے زخی فرزند کی دلجوئی کے لئے آرہے ہوں اور چونکہ حضرت المم حسین کا مرجہ اس راز کی وجہ سے جو ہمیں معلوم نہیں بہت اللہ سے نوے گنا زیادہ ہے۔ اس وجہ سے المم مظلوم کی زیادت کا تواب پیغیر گرائی کے سو حج اور سو عمرے کے یرامہ بیان کیا گیا ہے۔

شخ کے بیان کا خلاصہ بہ ہے کہ اگر کسی زائر کے ول میں امام حسین کی اتنی محبت ہو جتنی کہ رسول اکرم کو اپنے فرزند سے تھی تو اس کی زیارت کا تواب بھی پنجبر کے نوے جج و عمرے کے برایر ہوگا۔ (تو شخ جعفر شوستری کے بیان سے استفادہ کرتے ہوئے ہم بھی بھی کمیں گے کہ جب کسی ول میں فدکورہ دعاؤں کی حقیقت کا کمل اوراک پیدا ہوجائے تو اسے بھی ان وعاؤں کے بدلے میں شمید کا تواب ضرور لے گا۔)

اس موضوع پر مزید محف طول کلام کا موجب ثابت ہوگی۔ لبذا ہم اس موضوع کو انمی جولبات پر ختم کرتے ہیں۔

ساع اور استماع میں فرق

سوال ۵۵

ساع اور استماع میں کیا فرق ہے؟

جواب

سلاع کسی آواز کے کان سے کھرانے کو کما جاتا ہے جس بی سنے والے کا کو گی ادادہ والتقات نہ ہو۔

اسماع خورے کی جے کو سنے اور سکھنے کو کہتے ہیں۔ اس لئے راک کا سام حرام نہیں ہے۔ اسماع حرام ہے۔

لذاانسان اگر موسیقی کو سنتا پندنه کرتا ہو اور انفاق ہے اس کے کانوں میں موسیقی کی موسیقی کو موسیقی کو موسیقی کو میں گار اس کے لیا ہے اور اس کے اور اس کے لیا ہے گار ہا ہے گار ہا ہے گار ہا ہے گا۔)

جو فض توجہ سے آیت مجدہ کو سنے تواس پر مجدہ کرنا واجب ہوجائے گالور اگر ویسے بی آیت مجدہ کانوں میں پڑجائے تو مجدہ کرنا واجب نہیں ہے البند احتیاط یہ ہے کہ مجدہ کرے۔

سير و سلوك اور شيطاني رياضت

سوال ۲۷

رحمانی ریاضت جائز ہے۔ رحمانی اور شیطانی ریاضت کا فرق واضح کریں؟

رجانی مواحث سے مرادی ہے کہ انسان کے تمام حرکات و افعال امر الیٰ کے علام موں اور اس کا کوئی قعل خواہش قلس کے تحت نہ ہو۔

ووسرے الفاظ میں ہم یہ کہ کتے ہیں کہ صفع تفویٰ کے حصول کی جد جد مدر کے وراضت رحمانی کما جاتا ہے۔

تقوی کے کی درجے ہیں اور حصول نجات تقویٰ پر موقوف ہے۔ تقویٰ کے بغیر بلتہ کے بغیر بلتہ انسان آخرت کے بغیر بلتہ درجانت کا حصول نامکن ہے اور تقویٰ کے ہر مرتبے کے لئے علیمدہ عنت و میانت کرنی باتی ہے۔

امیرالموشین علیہ السلام نے علن بن صنف کو ایک خط لکھا تھا جو نے البلانہ علی شامل ہے جس میں آپ نے اپنی ریاضت کا ان الفاظ سے تذکرہ کیا: وَإِنْما هِی فَلْمِی فَوْ وَصُهُا بِالنَّقُولَى لِتَالِّی امِنَةً یَوْمَ الْعَوْفِ الْاکبُو وَ یَشِتَ عَلَی الْجَوَانِبِ فَلْمُولِي اللَّهُولِي اللَّهُولِي اللَّهُولِي اللَّهُولِي اللَّهُولِي اللَّهُ مَلَى الْجَوَانِبِ اللَّهُ مَلَى الْجَوَانِبِ اللَّهُ مَلَى اللَّهُولِي اللَّهُ مَلَى اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّه

راضت رمانی جو کہ اس کی تقویٰ کیلئے ریاضت ہے، کے کی ورج ہیں: تقویٰ کا بیملا مرحلہ

تمام واجبات کو لوا کرنا لور تمام محرمات کو چھوڑ دینا تعویٰ کا پہلا مرحلہ ہے۔ لینی انسان کو مشش کرے کہ وہ اللہ کے کسی مقرر کردہ فرض کو اس کے بتائے ہوئے طریقے پر مرانجام دے لور محرمات سے پر بیز کرے لور اس مرحلے پر انسان کو ہیشہ عن تاکیدی متحبات پر زیادہ سختی سے عمل کرے کیونکہ الن کے ترک پر ندمت وارد ہوئی ہے اور اس مرسطے پر انسان کو نماز تعاصت، سحر خیزی، نماز بن گانہ کی سنیں اور فاص طور پر نماز شب کی پلندی کرنی چاہئے نیز اوقات نماز کی پلندی وَبرنی چاہئے اور تمام عبدات خصوصاً نماز کو حضور قلب سے ادا کرنا چاہئے اور جو کوئی اس مرحلہ میں زیادہ کوشش کرے گا، پروردگار عالم کا قرب اسے زیادہ نصیب ہوگا۔ جیسا کہ سابھ مدیث کے آخر میں فرملیا گیا ہے۔

ہارے پررگوں میں سے کچھ افراد کے متعلق مشور ہے کہ وہ تمام محرمات اور کروہات کے تارک تھے اور ان کے اعمال واجب یا مستحب پر مشتمل ہوتے تھے۔ ان میں سید این طاوس، جناب مولی عبداللہ شوستری، جناب شہید ٹانی اور جناب مقدس اروبیلی نوراللہ مراقد ہم سر فہرست تھے۔

یہ فکر کرنی چاہئے کہ اس کے اعمال و افعال میں کسی طرح کی ریاکاری اور تعریف کے حصول کی خواہش کار فرما نہ ہو اور اس مرسطے پر انسان کو یہ حقیقت ہر وقت مد نظر رکھنی چاہئے کہ ریابذات خوو حرام ہے اور ہم خولی جانے ہیں کہ عبادات میں اخلاص پیدا کرناکانی دشوار ہے۔

علامہ مجلیؒ نے شرح کائی ہیں تحریر فرمایا: جب تک انسان مرح کا خواہش مند اور فدمت سے خاکف رہے اس وقت تک وہ ریا کے خطرات سے محفوظ نہیں رہ سکنا۔ اس لئے جذبہ اخلاص کے ساتھ واجبات کو جالانا ایک مشقت طلب امر ہے۔ اصول کائی ہیں رسول اکرم سے منقول ہے کہ آپ نے فربایا: قال الله وَمَا تَحَبُّبَ إِلَى عَبْدِى بِشَيْ اَحَبُّ إِلَى مِمَّا افْتَرَضَتُهُ عَلَيْهِ. (حکاد الانوار ج کے حر ۲۲) "الله تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ فرض کی اوائیگی سے جس طرح کوئی میرا محبوب من سکتا۔ "الله تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ فرض کی اوائیگی سے جس طرح کوئی میرا محبوب من سکتا۔ "ایک اور عمل کے جالانے سے نہیں من سکتا۔ "

لینی اللہ تعالی فرماتا ہے کہ مجھے فرض کی اوائیگی کی طرح سے کوئی اور عمل
پند نہیں ہے۔ فرائف کی اوائیگی کی طرح محرمات سے پر بین بھی نفس امارہ کے لئے
بہت مشکل ہے۔ محرمات میں جھوٹ، غیبت، تہمت بھی شامل بیں جو کہ آج کے
معاشر ہے میں رچ بس چکے بیں اور ان کے ترک کرنے کی مشکل ظاہر ہے۔ (لہذا
جب تک انسان واجبات کی اوائیگی اور محرمات کے ترک کو یقینی نہ بنائے اس وقت تک
تقویٰ کے پہلے زینہ پر نہیں چڑھ سکا۔)

تقویٰ کا دوسر امر حله

ریاضت نفس کے لئے تقویٰ کا دوسر اسم حلہ یہ ہے کہ انسان متحبات کو ادا کرے اور مکروہات کو ترک کردے اور دن رات یہ کوشش کرے کہ اس سے کوئی مستحب نہ چھوٹنے پائے اور کوئی مکروہ سرانجام نہ ہونے پائے ادر متحبات کے علمن آكِلَتَ فَكُلُ حَلاَلاً وَ سَمَ اللّهَ وَاذْكُرْ حَدِيْثَ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَمَلَّمُ مَا مَلَا النَعِيُّ وِعَاءً آضَرًا مِنْ بَطْنِهِ فَإِنْ كَانَ وَلاَ لَهُ فَثَلْتُ لِطَعَامِهِ وَ لُلث لِشَرَاهِهِ وَ لُلْتُ لِنَفْسِهِ.

" تھے اشتماء کے بغیر کھانا نہیں کھانا چاہئے۔ بلا اشتما کھانا تمانت اور پاگل بن بیدا کرتاہے اور ہموک کے بغیر کھانا نہیں کھانا چاہئے اور جب کھائے تو طال کھا اور اللہ کا نام اللہ کر کھانا کھا اور کھانے کے وقت بیخیر خدا کی بیہ حدیث یاو رہنی چاہئے کہ آدی نے اسپے بیٹ سے زیادہ نمرا بر تن نہیں ہمراراکر کھانا کھانا ضروری ہو اللہ بیٹ کی تمائی کو طعام سے ہمر واور تمائی کو پانی سے ہمر واور تمائی کو سالس کی آمدہ بیٹ کے لئے خالی چھوڑ دو۔"

 حضرت مقدس ارد بیلی کے متعلق مشہور ہے کہ وہ جالیس سال تک پاؤل پھیلا کر بھی شیں سوئے تھے اور کتے تھے کہ یہ خلاف اوب ہے۔

ورج بالا بدر کول اور دیگر بدر کوارول کے حالات سے آگائی کے لئے کماب منتب التواریخ کا مطالعہ فرمائیں۔

#### تقویٰ کا تیسرامر حله

تقوی کے اس مرسلے کے لئے سالک کو چاہئے کہ وہ ففات کو زائل کرنے

کے لئے ذکر خداوندی کا سارا لے اور کی بھی وقت حق تعالی کے بیشہ قائم رہنے
والے ساتھ کو فراموش نہ کرے اور اپنے دل کو تجلیات رہانیہ کا مراز بنائے اور
ففات کے جتنے ہی اسباب ہوں ان سے اپنے آپ کو چائے اور اس مرسلے پر اپنے
آپ کو معولوالباب کے مقام پر پنچائے جن کے متعلق فرمان خداوندی ہے: اللّٰینی
ید کورون اللّٰہ قیامًا و فعودًا وعلی جُنُوبِهِم... (آل عمران ۱۹۱) "جو اللہ کو

کوتک ند کورہ مراتب اور تقصیل کلام کی طولائی کا موجب ہوگی اس لئے ہم
اس قدر گفتگو پر اکتفا کرتے ہیں لیکن وہ چیز جو طالبین در جات کے لئے قابل تذکر ہے
وہ نفس کشی کی ایک حم ہے کہ جو کوئی مراتب سیر کے کسی مرتبہ پر فائز ہوتا ہے
لازی طور پر اس پر عامل ہوتا ہے، اس کے بغیر روحانی مقلات کو طے کرنا محال ہوتا
ہے اور وہ کھانے پینے کی کفرت اور ذاکفہ سے اپنے نفس کو روکنا ہے۔ اس نفس کشی
کے کھمل ترین قائدے وہ ہیں جو عنوان ہمری کی حدیث میں حارالانوار کی جلد اول

لام عليه السلام نے ایک سالک کو خطاب کرتے ہوئے فربایا: فَابَّاكَ اَنْ تَاكُلُ مَالاَ تَشْتَهَيْهِ فَائِنَهُ يَوْرِثُ الْحِمَاقَةَ وَالْبُلَةَ وَلاَ تَاكُلُ إِلاَّ عِنْدَ الْجُوْعِ وَإِذَا

حیل وہ ہے جوابی دولت کو مرف اپنی ذات پر خرج کرے اور دوسر دل کونہ دے۔ لئیم وہ بے جو اپنی وولت میں سے نہ تو سمی کو کچھ کھلائے اور نہ مل خود کھائے اور لئیم کا بست ترین ورجہ یہ ہے کہ انسان ممی کو ووسرے پر خری کرتے ہوئے میں مرواشت نہ کرے۔

حارالانوار میں مرقوم ہے کہ امیرالمومنین علیہ السلام نے ایک مخص کو یا جج "وسن" (ایک مخصوص بیلنه) تھجوریں عطا فرمائیں۔

یاں بیٹے ہوئے ایک مخص نے کہا: اس کے لئے تو تھجوروں کا ایک "وسق"

آسيا فرمايا: خداكر كم تحمد جيد افراد نياده نه مول من أيك چيز دے رہا ہوں اور حل او کر رہاہے۔

سٹی وہ ہے جو خود بھی کھائے اور دوسرنے ضرورت مندول کو بھی کھلائے۔ كريم وه ب جو خود نه كمائ اوربدك كى توقع كے بغير دوسرول كو كملائد

اقسام حديث

درایت، ردایت، خبرواحد، خبر مستغیض، متواتر، سند حسن، سند صحح، روایت معتبر لور اقسام روایت کی وضاحت فرمائیں۔

"روایت" نقل حدیث کو کما جاتا ہے۔

"ورایت" حدیث کے معنی و مفہوم کو سمجھتا ہے اور صحیح، سقیم لور معبول و

كمالے اور اس سو جائے۔ اسكى آكھيں بے نور ہو جائيں اگر وہ زندگ كے طويل سال مرارنے کے بعد کھلے ہوئے چوباؤں اور چرنے والے جانوروں کی پیروی کرنے لگے۔ شيطاني رياضت

چند باطل مقاصد اور موبوم منافع کے حصول کے لئے جنات اور ہمزاد کی تحفیر اور جنات و شیاطین کا تقرب حاصل کرنے کی غرض سے ابلیسی کام سرانجام ویے کو شیطانی ریاضت کما جاتا ہے اور ای طرح تمام اقسام سحر جن براس سے پہلے سوال میں اشارہ کیا گیا ہے۔ بعض بدخت اس کے لئے جالیس ون تک کوئی نیک کام نہیں کرتے اور شر مناک افعال سرانجام ویتے ہیں۔ مثلاً مقدس آسانی کتب کی ہتک كرتے ہيں ان كو اپنے ماخانوں ميں اور كندگى كے ذهيروں بر افكاتے ہيں اور اس طرح تمام مقدسات وین کی بے حرمتی کرتے ہیں۔ خاص طور پر زنا کرتے ہیں اور زنا کے لئے تھی شوہر دار عور تول کو ترجیح وی جاتی ہے اور یہ فعل منتیج ان کے و بوث شوہروں کے سامنے سرانجام دیا جاتا ہے۔

ن کورہ بدخت لوگوں کے متعلق میان کیا جاتا ہے کہ وہ اہلیسی "فکتی" کے حصول کے لئے محمی مظلوم کو قتل کرتے ہیں اور اس کے خون کو مخصوص بر تنوں میں جمع كر كے كئى ونول تك اس خون كو كھاتے ہيں اور جو ان كے كروہ سے متعلق ہوتا ہ اے کالتے ہیں۔

مخيل، لئيم، سخى اور كريم

سوال ۷۷ - مناسب النيم، تني لور كريم كا فرق واضح فرماكين ـ

ایک مخرمقلوع" ہے۔

"فر معلوع" اس خركوكما جاتا ہے جس كا سلسلہ سند محافى كى جائے تالق يُرك جائے واضح رہے كہ جس نے معموم كى نيازت كى ہواسے سحافى كما جاتا ہے اور جس نے معموم كے محافى كى نيازت كى ہواسے تالق كما جاتا ہے۔

"خر مغمر" اس خر کو کما جاتا ہے جس کے سلسلہ سند کے آخر بیل معموم کے نام کی تفریح موجود نہ ہو۔

و خرر معدل و خرجس كے سلسله سند ين دديادوست نياده راويول كا مد كره المره

من مرسل "وہ خبر جس میں تمام روانا کا نام مذف ہویا ان میں سے میر کا اللہ میں اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ

ان کے علاوہ میں عدیث کی یکم اور اقسام ہیں۔ شاکفین کو متعلقہ کتب کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔

حبد اور رفتک

جب كى كوي معلوم موكد الله تعالى في كى ير تازه لتمت عطاكى ب تواس كادويس سے ايك حال موكا۔

حتم اول: نعت کی اطلاع پاکر اے دکھ ہوا ہو اور اس کی آرزو ہو کہ اس

مردود کو سند کے اختبارے الگ الگ کرنے کو درایت کما جاتا ہے۔ "خبر متواتر" الی خبر جس کی نقل کرنے والے استنے زیادہ ہوں کہ عاد تا انہیں جمونا سجمنا محال ہو اور یہ خبر یقنی علم کی موجب ہوتی ہے۔

"خروامد" وہ خرجو مد تواز پر پینی ہوئی نہ ہو خواہ اس کا راوی ایک ہویا ایک سے نیادہ ہوں خروامد کی بہت کی اقسام ہیں این ہیں سے ایک خبر مستنیش ہے۔
"خبر مستنیش" اس خبر کو کما جاتا ہے جس کے ہر طبقے ہیں راوی موجود رہے ہوں اور اکثر محد ہمین کے نزدیک اس کی تعریف یہ ہے کہ حس خبر کے ہر طبقے ہیں تین سے زیادہ راوی ہوں اے خبر مستنیش کما جاتا ہے۔
ہیں تین سے زیادہ راوی ہوں اے خبر مستنیش کما جاتا ہے۔

" خرواحد" کی اقسام بی سے ایک قتم کا نام "خر میح" ہے۔ سخر می اس خبر کو کما جاتا ہے جس کا سلسلہ سند معصوم تک متصل ہو اور اس کے تمام راوی عادل ہوں اور الای اللاجب ہوں۔

"خرر حن" اس خرر کو کما جاتا ہے جس کا سلسلہ سند معصوم تک متصل ہو اور اس کے تمام راوی لائی اللہ ب اور ممدوح ہوں لیکن این کی عدالت اللہ نہ ہو۔
"خبر مؤ آت" وہ خبر ہے جس کا سلسلہ سند معصوم تک متصل ہو اور علائے رجال خاصہ نے اس کے رجال کی توثیق کی ہو لیکن سلسلہ سند جس کوئی ایسا راوی موجود ہو جو قاسد المعقیدہ ہو لیکن لائی اللہ ب نہ ہو۔

"خبر ضعیف" وہ خبریں جس میں خبر سیح، خبر حن اور خبرء کن کی شرائط نہ پائی جائیں اے خبر ضعیف کتے ہیں۔ خبر ضعیف کی ہی بہت کی اقسام جیں جن میں ے ایک حتم کا نام "مو قوف" ہے۔

"موقوف" اس خرکو کما جاتائے جس کا سلسلہ سند معموم تک متعل نہ ہو بعد اس کا سلسلہ سند معموم کی جائے معموم کے کسی محافی پر نعنی ہو۔ ان بی جس

FF

حد كى چوتقى قتم بھى تيرى قتم جيى ہے كين ان دونوں ميں فرق يہ ہے كہ اگر طاسد محسود كے زوال نعمت پر قادر ہو تو دين و عقل كى وجہ سے ايسانہ كرے۔ ايسے طاسد محفو خداد ندى كا مستحق بن ايسے طاسد كے لئے نجات كى اميدكى جاسكتى ہے اور ايسا طاسد عفو خداد ندى كا مستحق بن

حد كى اقسام اور ان كے علاج كے طريقہ كے لئے كتب اخلاق كى طرف

رشک کے متعلق یہ کتہ ذہن میں رہتا جائے جس پر عموا توجہ نہیں وی جاتی کہ مباح اور مستحب رشک اس وقت تک مباح اور مستحب رہتا ہے جب وہ حسد کی حدود میں واخل نہ ہو اور عالبًا رشک میں یہ خطرہ پوشیدہ ہے کیونکہ رشک کی صورت میں بعض او قات جب انبان کو نہ کورہ نعمت میسر نہیں آتی تو اس کا رشک، حسد ہے بدل جاتا ہے کور وہ محسود ہے زوال نعمت کی تمنا کرنے لگ جاتا ہے کیؤنکہ اگر افراو کی نفیاتی افزاد کی ہوتی ہے کہ انبان اپنی محروی کو زیادہ ویر تک پر داشت نہیں کرتا اور اس کی منفی سوچ اے اس بات پر مجبور کرویت ہے کہ وہ محسود سے زوال نعمت کی تمبری یا چو تھی قسم محسود سے زوال نعمت کی تمنا کرے اور یوں رشک کا جذبہ حسد کی تمبری یا چو تھی قسم میں بدل جاتا ہے۔ کم بی کوئی خض اس ہلاکت آفریں صورت سے امان میں ہوتا ہے میں بدل جاتا ہے۔ کم بی کوئی خض اللہ کی عطا کردہ توفیق سے مالامال نہ ہواور اسے مقام رضا و

ے نعمت سلب ہو جائے۔ اس حال کو "حسد" سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ پس کی دوسرے کی نعمت و کھے کر چڑنافور اس کی نعمت چین جانے پر خوش ہونا حسد ہے۔

قدم دوم: نعمت کی اطلاع پاکر اسے ول میں کوئی جلن محسوس نہ ہو اور زوال نعمت کی خواہش بھی اس کے دل میں نہ ہو بلعہ اس کے ول میں یہ خواہش ہو کہ اللہ تعالی نے جسے دوسرے کو نعمت عطاکی ہے ویسے اسے بھی نعمت سے مالامال کرے۔ چنانچہ اس حالت کو "غبطہ و مناسفہ" یعنی رشک کما جاتا ہے۔

الم جعفر صادق عليه السلام سے مروی ہے: إِنَّ الْمُوْمِنَ يَغَيطُ وَلاَ يَحْسُدُ وَالْمُنَافِقُ يَحْسُدُ وَلاَ يَغْبِطُ (كَافَى ج1\_ ص ٢٥٠ ، حارالانوار ج ٢٥٠ ـ ص ٢٥٠) "مومن رشك كرتا ہے - حد نہيں كرتا اور منافق حد كرتا ہے رشك نہيں كرتا "

حد کے دریج

حد کے چار درج ہیں۔ ایک درجہ یہ ہے کہ انسان ووسرے مخف کی المعت کے زائل ہونے کی آرزو کرے آگرچہ اسے زوال نعمت سے کوئی فائدہ نہ پنچا ہو اور یہ حمد کی بدترین فتم ہے۔

حد کی دوسری قتم یہ ہے کہ ایک مخص دوسرے مخص کی لعت کے زائل ہونے کی تمنا کرے اور ندکورہ لعت کو اپنے لئے طلب کرے۔ مثلاً کوئی مخص کی دوسرے کے ایتھے مکان یا خوصورت ہوی کی وجہ سے اس سے حسد کرے اور یہ خواہش کرے کہ وہ مکان اور اس کی ہوی اس کی جائے میرے تصرف میں آجائے۔ یہ قتم بھی حسد کی خبیث ترین اقسام میں سے ہے۔

چنانچہ اللہ تعالی فرماتا ہے: وَلاَ تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ . (النساء ٣٢) "اور تم اس كى تمنا نہ كروجس كے ذريعے سے خدائے تم على سے بعض كو بعض ير فينيلت وى ہے۔"

استعادہ کادوسر ادکن "مستعید" ہے۔ یعنی وہ پناہ طلب کرتے والافروجس پر استعادہ کادوسر ادکن "مستعید" ہے۔ یعنی وہ پناہ طلب کرتا ہو۔ استعادہ کا وہ موجی ہو تور جو نبان حال اور اسان قال سے پناہ طلب کرتا ہو۔ سو سمستعادہ اور وہ پروردگار عالم ہے یا وہ واسلے اور وسائل جو خود اس نے معدل کی قریاد رسی کے لئے اپنے لئے قرار دیتے ہیں یعنی محمد و آل محمد اور اللہ تعالی سے اسائے منے اور اللہ تعالی

سم مستعاد منه بس بن كر ك شرك بناه فى جائده الليس اور للس المره ب-ما برود شرى فض جس كر شرك مستفيد فك اور عابر بو اور ناچار البن بالنے والے كى بناه چاہے-

لفظ سالوز " كے استعال كے لئے جار اركان كا ہونا ضرورى ہے: (۱)التجاب (۱) التج كرنے والا۔ (۳) جس سے التجاكى جائے۔ (۳) جس كى وجہ سے التجاكى جائے۔ حقیقت استعاذہ اور حقیقت التجاش كوئى فرق نہيں ہے۔

معلمیسی و محض ہوتا ہے جو کر قار بلا ہو اور پروردگار عالم "ملتجی البه" ہے اور "ملمیسی لابحله" وو چیز جس کی وجہ سے پناہ ماگی جاری ہو۔ مثلاً انسان اپنے کی گناہ کو یاد کر کے اس کے عذاب کو اپنے سامنے رکھے اور اس کے عذاب سے پناہ طلب کرے او وہ عذاب "ملعجی لاجله" قرار یائےگا۔

 فتليم ماصل نه بواس وقت تك حديد معود ربنابوا مشكل بـ

#### عوذ اور لوذ كا فرق

|        |         | سوال ۸۰ |  |
|--------|---------|---------|--|
| - 2. / | 4.4. Eu | 110.20  |  |

"أعُونُه " اور "آلونه من كيا فرق ب؟

يوا<u>ب</u>

"عُونْه لور "لُونْه " كا مفهوم ازروئ اخت يراير ب لين كمى فرياور كالور حاجت رواكى بناه ليزك البنة وونول الفاظ مِن تموز اسا فرق ب\_

استعادہ کے پانچ ارکان میں اور جب تک وہ بورے نہ ہوں استعادہ کا عمل و قرع بذیر جس میں ہوتا: (۱) حقیقت استعادہ (۲) استعادہ کرنے والا۔ (۳) جس کے وسیلے سے استعادہ کیا جائے (لین پناہ ویے والا)۔ وسیلے سے استعادہ کیا جائے (لین پناہ ویے والا)۔ (۵)وہ چے جس سے پناہ کی درخواست مطلوب ہو۔

ا۔ "استعادہ" کی حقیقت ہے کہ انسان دنیاوی اور اخروی آفات اور دنیاوی اور اخروی آفات اور دنیاوی اور اخروی نعمات ہے اپنی محروی کو مدنظر رکھے اور اسے یہ یقین حاصل ہو کہ وہ دنیاو آخرت کی آخرت کے نقصانات سے چنے پر ازخود قدرت نمیں رکھتا اور نہ بی دنیاو آخرت کی نعمات کے حصول پر ذاتی طور پر قدرت رکھتا ہے بلعہ دہ ان چیزوں کے لئے قادر اور رحیم و کریم خداکا محتاق ہے اور ای سے خیرات و نعمات کا حصول ممکن ہے۔ اس تصور کے بعد انسان "اَعُود باللهِ" کے۔

جب تک بعدہ اپنی ذات اور احتیاج اور خدا کی عزت اور بے نیازی کا یقین نہ حاصل کرلے اس وقت تک استعاذہ کی حقیقت کو سمجھ نہیں سکا۔

اس کے بعد کہ خداوند عالم نے حضرت موٹی علی دبینا و علیہ السلام کے معزات کے وسیلہ سے بنی اسرائیل پر ججت تمام کروی تھی اور انہیں راہ ہدایت دکھا دی تھی، عمل سامری کے ذریعے گوسالہ کے ذریعے جس جس سے آواز آتی تھی قوم کا امتحان لیا گیا اور معجزہ وہ ہوتا ہے جو صالح ہفس اور سے مدی کے دریعے ظاہر ہوتا ہے جیسا کہ حضرت موسیٰ نے عصا کے ذریعے معجزہ وکھایا۔ سامری نے ہمی گوسالہ کے ذریعے معجزہ ظاہر کیا جبکہ کی اور کے لئے الیا کرنا ممکن نہ تھا اور اس بات کی تشخیص کہ سامری صادق تھا یا کاذب دشوار ہے اور کیوں خداوند عالم نے حضرت جر نیل کے مورک کے موں کی فاک کو یہ تا چر دے وی تھی جو توحید سے موڑنے کا سبب بنی اور کمال سے سامری نے فاک کی اس تا چر کا کھوج آگایا؟

سامری کا عمل خارق عادت ہر گز نہیں تقابعہ خالص صنعت گری پر مبی تھا اور سونے دغیرہ سے بخصوا ہانا کوئی مشکل امر نہیں ہے اور اس کے سوراخوں سے ہوا کی آمدو رفت سے گؤسالہ کی آواز کا لکتا عمکن ہے اور اس کی مثالیں تو اس وقت بھی موجود ہیں۔ آج الی گھڑیاں موجود ہیں جن میں سے مرغ کی آواز بلعہ ہوتی ہے۔ بعض گھڑیوں سے جڑیوں کی آواز آتی ہے اور بعض گھڑیوں میں سے "یاکر یم" کی آواز بلعہ ہوتی ہے۔ لیہ ہوتی ہے۔ (یہ سب کچھ انسانی صنعت ہے مجزہ نہیں ہے) جبکہ حضرت موسی المید ہوتی ہے۔ (یہ سب کچھ انسانی صنعت ہے مجزہ نہیں ہے) جبکہ حضرت موسی انسان سے صادر ہونامحال تھا۔

سامری کے کی اور جموت کو علیحدہ کرنا کوئی مشکل نہیں تھا کیونکہ جب اس نے اپنا چھوا بہا کر بید کما تھا کہ بید موٹ و واضح ہو چکا تھا کہ اس نے اپنے مصنوعی جم کیلئے بید دعویٰ کیا جو کوئی تمیز وعشل نہیں رکھتا تھا۔ (اسکے بعد اسکے وام تزویر میں کسی کے سینے کا کوئی جواز نہیں تھا۔) "والا یملك لهم نفعاً والا ضراً." اور وہ ان کے کسی فائدہ یا نقصان کی قدرت نہیں رکھتا تھا۔

حضرت جرکیل فرعون کے غرق ہونے کے روز گھوڑے پر صورت ہم اور تھے۔ ان کے گھوڑے کے سمول کے پنچ کی خاک کا حیات پاجانا ممکنات میں سے ہور روایت میں ہے کہ حضرت موسیٰ نے اس بات کی اطلاع پہلے ہی دیدی تھی۔ جب فرعون کے غرق ہونے والے دن سامری نے دیکھا کہ حضرت جرکیل کے گھوڑے کے سمول کے پنچ خاک متحرک ہے تواس نے اس میں ہے کچھ خاک کو اٹھالیا لور ایک ڈیا میں ہم کرلیا۔ وہ اس لئے بنبی اسرائیل پر فخر کرتا تھا یمال تک کہ اس نے گوسالہ بنایا، وہ خاک ایک ایک ایک ایک ایک اندر کھی لورگائے کی آوازا سکے اندر ہے آنے گئی۔ البتہ سامری کا حضرت جرکیل کو لور ان کے گھوڑے کے سمول کے پنچ کی خاک کا دیکھنا لور اس کا اٹھا لینا اور اس کو لور ان کے گھوڑے کے سمول کے پنچ تا ٹیر سلب نہ کرنا لور اس میں سے آواز کا نکالنا، خداد ند متعال کی جانب سے بنی اسرائیل کو چھوڑ دیلے کے سبب تھا کہ جب حضرت موسیٰ نے ان سے کما: "خدا نے اس اسرائیل کو چھوڑ دیلے کے سبب تھا کہ جب حضرت موسیٰ نے ان سے کما: "خدا نے

واجب کیا ہے کہ ہم اس کی پرستش کریں" تو کیوں انہوں نے مت پرستی سروع کی

جس کی وجہ سے انہیں امتحان کی مختی پیش آئی جبکہ وہ عظیم آیات النی کا مشاہرہ کر چکے

تھے جو حفرت موسیٰ کے ہاتھ سے ظاہر ہوئے تھے اور انہی میں سے بنبی اسرائیل کا

دریا سے نجات بانا اور فرعونوں کا اس میں غرق ہونا بھی تھا تو اس سب کے باوجود

انہوں نے جھوٹے سامری کی پیروی کیول کی ؟

10

#### ملقات

#### ولايت فقيه اور ال كا ماخذ

سوال \_\_\_\_

محومت اسلای جمهوری ایران کی بدیاد مسئلہ ولایت نقیہ پر قائم ہے اور ایرانی آئی یا نجویں شق میں اس کا تذکرہ کیا حمیا۔ اس کی حقیقت کیا ہے اور اس کی ولیل کیا ہے؟

يولب

الله تعالى في سورة نباء من ارشاد فرمان يااليها النين امنوا اطيعوا الله و اطيعوا الله و اطيعوا الله و الموسول و أولى الامور منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والوسول إن منتم تومنون بالله والوم الاخور ذلك خير و اخسس تاويلاً. (النباء ما اين مان دالو! الله كي اطاعت كرد لور رسول لور ما حبان امركى اطاعت كرد جو حميس من س جير الراكس من كى بات من اختلاف بو جائ تواس خدا لور رسول كي طرف بلنا دداكر تم الله لور روز آخرت برايمان ركف دال بور ين تهارك دسول كي طرف بلنا دواكر تم الله لور روز آخرت برايمان ركف دال بور ين تهارك حق من خير لورانجام كي اعتبارك بهترين بات بهد "

لفظ "أطِيعُونا" كى محرار ولالت كرتى بكد الل ايمان ير دو قتم كى اطاعت فرض ب

## كيا ختنه خلاف فطرت ب؟

سوال ۸۲

خدا کی صنعت میں کی کرنا درست نہیں ہے۔ تو کیا ہے کا ختنہ خدا کی صنعت میں کی کرنے کے مترادف نہیں ہے؟

<u> جواب</u>

(ہر چنز کا موقع د محل ہے اور ہر چنز اینے موقع و محل کے مطابق مغید ہوتی ہے۔) انسان محم مادر میں منہ سے غذا طینے کے قابل نہیں ہوتا اس لئے اسے ناف کے ذریعے سے غذا پنجائی جاتی ہے اور جب انسان اس دنیا میں قدم رکھتا ہے تو اس ناف کی ضرورت نمیں رہتی اور وہ عضو ذائد بن جاتی ہے۔ اس لئے اسے علیحدہ کرویا جاتا ہے۔ اور مرد حیہ کے عضو عاسل میں قوت جاذبہ موجود ہوتی ہے۔ اگر محکم مادر میں اس پر زائد چڑے کا خول نہ ہوتا تو مال کے محم کا خون اور ویگر کمانیس اس ذریعے سے چہ کے محم میں معلل مو جاتیں۔ اس حکمت کے پیش نظر اللہ تعالی نے ذاكد چرے كا أيك خول ساتھ ركھ ديا تاكہ چركافتوں سے طوث نہ ہو اور جب چر زین پر آتا ہے تو وہ چڑا زائد شار ہوتا ہے اور اگر اے ساتھ رہنے دیا جائے تواس میں جراثیم کی بردرش کا امکان ہوتا ہے۔ اس لئے شریعت طاہرہ نے اس زائد چمڑے کو ختنہ کے ذریعے سے جدا کرنے کا تھم دیا تاکہ جیہ جراثی ملے سے محفوظ رہ سکے۔ البتہ عورت کا ختنہ متحب ہے کو تکہ وقت گزرنے کے ساتھ جب لڑکی بلوغت کو پہنچی ہے تو وہ کوشت خود فور زائل مو جاتا ہے۔

سامنے سرلیا شلیم ہو جائیں۔"

حکومت اور فیصلہ کرنا خالص رسول کا حق ہے اور انسان اس وقت تک مومن نہیں بن سکتا جب تک کہ آپ کے فیصلے کو ول و جان سے تسلیم نہ کرے اور آپ کے ہر فیصلے پر سر تسلیم خم نہ کرے (اور اسے اللہ کا فیصلہ نہ قرار وے۔) کیونکہ آ نجاب نے کسی ایک کے فقع اور ووسرے کے نقصان کے لئے کوئی فیصلہ نہیں کیا بلحہ اللی وستور اور قوانین خداوندی کے تحت فیصلے صاور فرمائے ہیں۔

حضرت پنیبر یک وقت رسول سے اور اللہ کا پیغام مسلمانوں تک پہنچاتے ہے اور اللہ کا پیغام مسلمانوں تک پہنچاتے سے اور احکام اسلام کو ان کے سامنے بیان فرماتے ہے۔ اس کے ساتھ آپ مسلمانوں کے امام بھی ہے ان کی رہنمائی فرماتے اور ان کے اجماعی امورکی سرپرستی کرتے ہے۔ اطاعت المام کی اہمیت

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد سے وو متم کی اطاعت روز قیامت تک واجب ہے۔ بینی جس طرح کہ ہر وور اور زمان میں تمام قوانین اور احکام اسلام کی اطاعت واجب ہے اس طرح واجب الاطاعت امام کی اطاعت ہر زمانے میں قامت تک واجب ہے۔

علائے عامہ و خاصہ نے پینیبر اکرم سے بیہ حدیث متواتر نقل کی ہے: مِنْ مُنْ تَاتَ وَلَمْ يَعْرِفُ إِمَامَ زَمَانِهِ مَاتَ مِيْتَةَ جَاهِلِيَّةً. (الكافى ج 1- ص ٢٠٨) "جو اپنے دور كام كو كانے نير مركيا تو دو جالميت كى موت مرار "

یعنی اییا مخض سلمان ہو کر نہیں مراکیونکہ اس نے رہبر اللی کو نہیں بہانا اور اس کی پیروی نہیں کی اور جب کوئی مخض امام حق کی پیروی نہ کرے تو کسی نہ کسی امام باطل کا پیروکار ہوگا اور واضح ہے کہ جو امام کا حشر ہوگا مقتدی پر اس کا اثر ہوگا اور جمال امام کا کاشانہ ہوگا وہیں مقتدی کا ٹھکانہ ہوگا۔ ا۔ الل ایمان پر اللہ کی اطاعت واجب ہے۔ ای لئے مسلمانوں کو عباوتی اکتابات مثل نماز، روزہ، تج، زکوۃ اور ویگر ساس و اجتاعی احکابات جیسے جماد و حدود و قصاص و قضاوت جن کے کلیے قرآن مجید میں بیان کرویئے گئے جیں اور ان کی تفصیل رسول اکرم اور ائم معصومین کے فرامین میں موجود ہے، پر عمل کرنا فرض ہے۔ ای لئے اللہ تعالی نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا: وَاَنْوَلْنَا اِلَیْكَ اللّهِ کُو اِلْمِیْسِ مِنْ کے الله منافزِلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

اس سے پہلے آیت میں اللہ تعالی نے فرمایا: فاسٹنگونا آهل اللهِ خوان تُحنَّمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ خوان تُحنَّمُ اللهِ تَعْلَمُونَ. (محل ٣٣) "اگر تم نہیں جانے تواہل وکر سے بوچھو۔" قبول ولا بیت شرطِ ایمان ہے

مسلمانوں پر ووسری اطاعت جو کہ اللہ نے واجب کی ہے وہ رسول کی اطاعت ہے کہ مسلمان رسول اکرم کو اپنا وین کا پیٹوا تسلیم کریں اور تمام و بنی اور اجتماعی و سیای احکام میں رسول کو اپنا مرجع و ماوا تسلیم کریں اور ولایت و حکومت اگرچہ خدا کا حق ہے گر خدا نے اپنی نیاست میں رسول اکرم کو حاکم علی الاطلاق مقرد کیا ہے خدا کا حق ہے گر خدا نے اپنی نیاست میں رسول اکرم کو حاکم علی الاطلاق مقرد کیا ہے کو ککہ رسول معصوم جیں اور معصوم اپنے تمام اقوال و افعال میں عظم خداوندی کا پائد ہوتا ہے۔

اس مقام عصمت کی وجہ سے اللہ تعالی نے فرمایا: فلا و رہک لا یُومِنُونَ حَتَّی یُحَکِّمُوكَ فِیْمَا شَجَرَ بَیْنَهُم کُمُّ لاَ یَجِدُوا فِی آنْهُسَهُمْ حَرَجًا مِمًا قَضَیْتَ وَ مُسَلِمُوا تَسَلِیْمًا. (النماء ۲۵) "لی آپ کے پروروگار کی تنم! یہ ہرگز صاحب ایمان نہ بن سکیں گے جب تک آپ کو اپنے اختلافات میں تکم نہ منائیں ، پھر جب آپ فیصلہ کردیں تو اپنے ول میں کمی طرح کی تنگی کا احماس نہ کریں اور آپ کے فیصلے کے

#### ہر دور میں ایک ہی امام ہونا چاہئے

ایک وقت میں ایک بی امام ہونا چاہے۔ اگر انقاق سے ایک بی وقت میں وو شخص ہر لحاظ سے رہبری کے قابل ہوں تو بھی ان میں سے ایک کو امام اور دوسرے کو ماموم ہونا چاہئے۔ (جیسا کہ امام حسن اور امام حسین علیجا السلام دونوں بی مقام عصمت کے حامل تھے اور دونوں انسانی رہبری کے لائق تھے گر) جب تک امام حسن نے ندہ رہے اس وقت تک امام حسین ان کے ماموم بن کر رہے۔

اس مقام پر ذہنول میں اس سوال کا اہر نا لازمی ہے کہ آخر امام کون ہوتا

(گزشتہ ہے ہیستہ)

حق ناشناس اور خود پرست الم اپنے مقدمی کو بھی حق ناشنای اور خود پرسی کی تعلیم دے گا اور اسے ہر حتم کے فتنہ و فساد میں داخل کرے گا۔ لام کی ای اہمیت کے چیش نظر اللہ تعالی نے فرملیا: یَوْمَ نَدْعُواْ کُلُّ إِنَاسِ بِإِمَامِهِمْ. (بنی اسر اکیل اسے) "قیامت کے دن ہم تمام انسانوں کو ان کے پیٹوا کے ساتھ بلائیں گے۔"

(انسان کی عظمت و شرافت کا تقاضا ہے ہے کہ قیامت کے ون بہترین امام اور پاکیزہ ترین علم کی رعایت اور لور پاکیزہ ترین علم کی رعایت اور طرفداری کا امکان نہیں ہے۔)

ہر دور کے مسلمان کا فرض ہے کہ اپنے امام زمانہ کو پہچان کر اس کی اطاعت
کرے تاکہ امام حق کی بیروی کی وجہ سے انسان حقیقت کو پہچان سکے اور معاشر بے
میں عدل اجماعی کو قائم رکھنے کے لئے اپنا کردار اداکر سکے اور ہر قشم کے انحراف و
فماد سے خود بھی محفوظ رہے اور مقدور بھر دوسروں کو بھی انحرائی عمل سے بچائے۔
اگر لوگ الی رہبر کی رہبری سے انحراف کرتے ہوئے اپنے اپنے رہبر
بمانے لگیس تو معاشر سے میں اجماع کی جگہ افتراق اور انتحاد کی جائے انتشار بیدا ہوگا اور
انسانی معاشرہ جمالت و صلالت کی لیدنے میں آجائے گا جس سے بد امنی پیدا ہوگی اور
اس کے نتیج میں طاخوتی حکومت قائم ہوجائے گا۔

ای حقیقت کو حضرت صدیقہ کبری فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہائے اپنے خطب فدک میں ان الفاظ سے بیان کیا تھا: و اِمامَتَنَا نظامًا لِلْمِلَّةِ. "الله نے الله کا المت کو اس لئے فرض کیا تاکہ ملت اسلامیہ میں لئم قائم رہے اور ہاری المحقّ میں یہ اثر موجود ہے کہ ہاری پیردی سے لوگ افراط و تفریط کی راہوں سے وہ سکتے ہیں اور شیاطین اور ستم گروں کے کھیلائے ہوئے شر سے محفوظ رہ سکتے ہیں۔" لم

طلادہ ازیں آقای محمد وشتی کی کتاب مصائب زہرا میں اس خطبے پر مناسب حصہ کی گئی ہے۔ شاکفین نہ کورہ کلوں کی طرف رجوع کریں۔

<sup>1۔</sup> مؤلف نے اس فطبے کی شرح "مدگی راز آفریش" کے عوان سے شائع کی ہے۔ (بتید الط صفریر)

ہے اور اس کا تقرر کون کرتاہے؟

قرآن مجید نے امام کو لفظ "اولی الامر" سے تعبیر کیا ہے اور اطاعت رسول کے ساتھ اولی الامر کی اطاعت کا عکم دیا ہے جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ ولی امر سوائے مقام رسالت کے تمام فضائل اور کمالات میں مانند رسول ہوتا ہے۔ اس لئے اس کی اطاعت مانند اطاعت رسول واجب ہوتی ہے۔ ل

الم كو الله متعين كرتا ب اور النه رسول كے فريع سے اس كى المت كا اعلان كرتا ب اور اس كے بر على اگر جم بير كيس كه مسلمانوں كو افتيار ب وہ جے عابيں اپنا الم مقرد كرليس تو اس سے چند قباحيں لازم آئيں گى جن جن ميں سے چند قباحتيں لازم آئيں گى جن جن ميں د قباحتوں كى طرف جم اشارہ كرتے ہيں :

\_ اگر مسلمانوں کو بیہ اختیار وے دیا جائے کہ وہ جسے چاہیں اپناامام مقرر کریں

ا۔ اس مقام پر ہم یہ واضح کرنا جاہے جیں کہ سورہ نساء کی آیت ۵۹ ش لفظ "اَطِیْفُواْ" دو مرتبہ استعال ہوا ہے۔ الله کی اطاعت کے لئے لفظ "اَطِیْفُواْ" موجود ہے چررسول اور اولی الامر کی اطاعت کے لئے لفظ "اَطِیْفُواْ" دوبارہ استعال ہوا ہے۔

توسب افراد کا ایک فرد پر اجماع ناممکن ہے۔ اس کئے مختلف افراد مختلف اشخاص کو اپنا ابنالیام منالیس کے جس ہے معاشرہ نہ وبالا ہو جائے گا۔

ایا ام منالیں کے جس سے معاشرہ نے وبالا ہو جائے گا۔

ایر اگر ہم یہ فرض ہی کرلیں کہ تمام افراہ ایک فرد کو بی فتخب کریں گے تو ہم یہ کیسے بان لیں کہ ان کا چنا ہوا شخص ہر لحاظ سے امامت و رہبری کے قابل ہی ہے۔

یعن وہ معاشرے کو کھلائی، رائٹی اور عدل پر متحرک رکھتا ہے اور خطرات اور شعنوں سے جاتا ہے۔ اس کی نبست وہ معاشرہ جمالت اور ہلاکت کا شکار ہو جاتا ہے جمال کوئی اندھا اندھوں کی رہنمائی کرے یا کوئی ممار مماروں کا طبیب بن جائے۔

سر لوگوں کا فتخب کیا ہوا شر عا واجب الاطاعت نہیں ہے کیونکہ صرف خداوند عالم انسانوں پر حاکیت رکھتا ہے کیونکہ وہ ان کا پیدا کرنے والا ہے اور اس نے اپنا یہ حق اسے رسول اور اولی الامر کو عطا کیا ہے اور ان کی اطاعت کو بغیر کی شرط کھل طور پر واجب فرایا ہے۔ اس لئے لوئی الامر مانند رسول ہر گناہ و خطا سے معصوم ہوتا ہے۔ اس کے نوئی الامر مانند رسول ہر گناہ و خطا سے معصوم ہوتا ہے۔ اس کی نبیت جو شخص غیر معصوم ہوتا ہے۔ اس کی نبیت جو شخص غیر معصوم ہوتا ہے۔ اس کی نبیت جو شخص غیر معصوم ہوتا ہے۔ اس کی نبیت جو شخص غیر معصوم ہوتا ہے۔ اس کی نبیت جو شخص غیر معصوم ہوتا ہو اس کی اطاعت کھل طور پر بغیر کی قید

ان شنہ ہے ہوستہ)

كر رسول نماز، روزه كا تحم دين تو اطاحت واجب جو لور اكر اجماعي معاملات بن تحم دين تو اطاعت غير ضرور كي جو-

الله تعالى في رسول اور اولى الامركى اطاعت كے لئے ايك عى مرتبد لفظ "اَطِيْعُوا" ارشاد فرمايا ب جس سے معلوم ہوتا ہے كہ جس طرح سے رسول كى اطاعت غير مشروط طور پر واجب ہے اى طرح سے الم كى اطاعت بھى غير مشروط طور پر واجب ہے۔

اس آیت مجیدہ کے همن میں ہم یہ واضح کرنا چاہج ہیں کہ غیر مشروط اطاعت صرف معصوم کی مکن ہے غیر معصوم کی غیر مشروط اطاعت حرام ہے کو تکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے : لاَ طاعمة لِمَعْلُونِ فِی معصوم کی غیر مشروط اطاعت حرام ہے کو تکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے . "خالق کی نافرمانی میں تحلوق کی اطاعت جائز نہیں ہے۔"

رسول معصوم سے ای لئے اللہ نے ان کی غیر مشروط اطاعت کا سم ویا آکر لولی الامر غیر معصوم ہوتے تو اللہ ان کی غیر مشروط اطاعت کا سم مہمی نہ ویلد (از مشرجم)

#### اولى الامر بربان رسول

مدارک قطعی کے مطابق رولیات متواترہ سے ثابت ہے کہ خداو تد عالم کی جانب سے پیغیر اسلام نے "لول الامر" کا تعارف اپنی نبان سے کرایا تھا اور مسلمان جو اس متغیر سے ان کی مشکل حل کی تھی۔ فدکورہ دسیوں روایات میں سے ہم ایک روایت بطور نمونہ پیش کرتے ہیں۔

حضرت جار بن عبدالله انصاری نے آنخضرت سے بوچھا کہ الله تعالی نے آخضرت سے بوچھا کہ الله تعالی نے آپ کے بعد ہم پر اول الامر کی اطاعت واجب کی ہے۔ اول الامر کون ہیں؟ آنخضرت نے فرمایا: لول الامر میرے جانشین اور مسلمانوں کے امام ہیں۔

(گزشتہ سے پیوستہ)

مبر کیا اور وہ ہاری آیات پر یقین رکھتے تھے۔"

وَ مُونِدُ أَنْ نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ استَطنعِفُوا وَ نَجَعَلَهُمْ أَبُعَةً وَ نَجَعَلَهُمْ الْوَادِينَ. (القصص ٥) "بور بم اداده ركعة بين كه بم ان لوگول پر احسان فرائين جنيس زين پر كزور ساديا كيا اور اقيس لهم مقرر كرين اور اقيس وارث بنائين."

جس طرح سے اللہ تعالی نے المت کی نبست اپی طرف کی ای طرح سے اللہ تعالی نے ظافت کی البت کی اپی طرف فرائی۔ اس مسئے کیلئے جامع ترین آیت، آیت استخلاف ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے: و عَدَاللهُ اللّذِيْنَ امْنُوا مِنكُمْ وَ عَمُلُوا الصّالِحَاتِ لَيَسَنَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْاَرْضِ كَمَا استَخلَفَ اللّذِينَ وَلاَ مِن فَلِيهِمْ وَ لَيْسَالُهُ اللّذِينَ امْنُوا مِنكُمْ وَ عَمُلُوا الصّالِحَاتِ لَيَسَنَخْلِفَنَهُمْ فِي الْاَرْضِ كَمَا استَخلَفَ اللّذِينَ وَلاَ مِن فَلْلِهِمْ وَ لَيْسَالُهُ اللّذِينَ المُنُوا مِن كَفَرَ بَعْلَا وَلَيْنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ مَن كَفَرَ بَعْلَا وَلَيْكَ فَلُو لَيْكَ فَلُولِيكَ هُمُ الْفَامِقُونَ . (النور ۵۵) "الله مِنْ جُمْ مَل صاحبان ایمان و عمل صافح ہے وحدہ کیا ہے کہ المیس دوئے ذین عمل ای طرح ابنا ظیفہ مائیگا جس طرح میں عبادت کریکے اپندیدہ قرار دیا ہے اور ان کیلے اس دین کو عالب بنائے گا جے ان کیلئے لیندیدہ قرار دیا ہے اور ان کے اس من من میری می عبادت کریکے اور کی طرح کا شرک نہ کریں گور اور جوائے تو در حقیقت دی لوگ فائل اورید کرداد ہیں۔"

ورن بالا آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ: (۱) ظیفہ مانا اللہ کاکام ہے۔ (۲) ظیفہ وہی ہوسکآ ہے جو مومن اور صالح ہو۔ (۳) ظیفہ کا تقرر اس اندازے ہوگا جیسے کہ پہلے ظفاء (بتیہ اسکلے صفہ بر) ے واجب ہوتی تو اس کے گناہ اور خطاکی تھی اطاعت کرنی پڑتی اور خداو تد عالم اس سے منرہ ہے کہ ایسا قانون مائے۔

ای لئے امام کو ہر زمانے میں تمام لوگوں سے زیادہ عالم ہونا چاہئے اور تمام افراد سے افضل و اکمل ہونا چاہئے اور اسے مقام عصمت پر فائز ہونا چاہئے اور چونکہ الی مخصیت کی تشخیص لوگوں کی طاقت سے مادرا ہے ادر اس طرح کا دعویٰ کرنے والے بہت سے ہوتے ہیں۔ اگر خداوند عالم کی جانب سے اس کے رسول کے ذریعے والے بہت سے ہوتے ہیں۔ اگر خداوند عالم کی جانب سے اس کے رسول کے ذریعے (امام کا) تعین نہ ہو تو اس کا فیاد آشکار ہو جاتا ہے کیونکہ ہر گروہ خود کو رہبری کا مستحق سجھتا ہے اور اپنی خواہشات نفسانی کے تحت اپنے مخالفوں اور رقیبوں سے آمادہ بی جنگ رہتا ہے اور دبنی احکام اور قوانین الی جو تمام مسلمانوں کی اصلاح کے لئے منائے گئے ہیں کمل طور پر متردک ہو جاتے ہیں اس کے ختیج میں ظلم و فیاد تمام معاشرے کو اپنی گرفت میں لے لیتے ہیں۔ ل

> إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا. (بَرْه ١٢٣) "ب قل ش تَخْمِ لوكول كالهم مار إبول." و َجَعَلْنَا لِلمَتْقِينَ إِمَامًا. (فرقان ٤٢) "بروردگار! بسي متقين كالهم ملا"

وَ جَعَلْنَا هُمْ أَلِمُهُ يَهْدُونَ بِلَمْوِنَا وَ أَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْحَيْرَاتِ وَ إِقَامَ الصَّلَاقِ وَالْتَاءَ الزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَاعَابِلِينَ. (الانبياء ٢٣) "اورجم سنة السي المام مليا جوهارے تھم كے ساتھ جاہت كرتے بيل اورجم سنة الن كى طرف تمام تيكيول اور نماز قائم كرنے اور ذكرة او اكر سنة كى وى كى اوروه صرف مارے عى حاوت كرار جھے"

وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ آئِمَةً يُهْلُونَ بِاَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا و كَانُو بِأَيْلِنَا يُوكِنُونَ. (السجد، ٢٣) "اور بم ن ان من على مقرد ك جو بهار حم ك ما تعد جايت كرت بين جب انهول ن (يقيد الكل مغري)

#### غيبت امام مين شرعي تكليف

سوال

الم زبان کے زبانہ غیبت میں ولی امر اور رہبر کی اطاعت باتی ہے اور اگر باتی ہے تو کس کی؟ \_\_\_\_\_\_ جواب \_\_\_\_\_

ولی امر اور رہبر مسلمین کی اطاعت قیامت تک واجب ہے جس طرح سے اسلام کے احکام قیامت تک واجب ہیں اور فیبت امام زمان میں کوئی بھی عظم منسوخ نہیں ہوگ جو نہیں ہوا۔ ای طرح سے امام مسلمین کی اطاعت بھی قیامت تک منسوخ نہیں ہوگ جو اہم واجبات اسلام میں ہے اور وین کی بقاکا سبب اور کفار و طاغوت کے خطرے سے تمام مسلمانوں کی حفاظت کا باعث ہے۔

(کزشتہ ہے پیوست)

كى خلافت كابراه راست خود اعلان كيا\_

قد کورہ دو طریقوں کے علاوہ تیرا کوئی طریقہ نہیں ہے اور حضرت علی علیہ السلام کی المامت و ولایت و خلافت کے لئے دونوں طریقوں سے کام لیا ممیا:

الله تعالى في اعلال كيا: إنما ويَلْكُمُ اللهُ وَ رَمُولُهُ وَاللَّيْنَ امْنُوا اللَّيْنَ يُعِينُونَ الصّلاةَ وَيُؤتُونَ الرّكُوةَ وَهُمْ وَاكِينَ اللّهِ فِي اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

 ۲ حضرت رسول خدائے تو دعوت ذوالعظیرہ ٹی بی فرما دیا تھا: إِنَّ الملاَ اَحِیْ وَ وَصِیِّیْ وَ حَلَيْفَنیْ فَ عَلَيْهُمْ فَاسْمَعُواْ لَهُ وَ اَطِيعُوهُ. "بِيتِيَا بِهِ عَلى بيرا بمائی اور بيرا وحی اور تمادے اندر ميرا طيفہ ہے۔ تم اس کا فرمان سنو اور اس کی اطاحت کرد۔" (از حرجم) جن میں سے پہلا علی بن ابی طالب ہے۔ پھر حسن پھر حسین بھر علی بن الحسین پھر علی من الحسین پھر علی بن علی جو باقر ا کے لقب سے مشہور ہوگا اور تو اس سے ملا قات کرے گا اور جب تیری اس سے ملا قات ہو تو اسے میری طرف سے سلام پنچانا۔ پھر جعفر بن محم پھر موسیٰ بن جعفر پھر حسن بن علی پھر موسیٰ بن جعفر پھر حسن بن علی پھر موسیٰ بن جعفر پھر حسن بن علی پھر وہ میرا جانشین ہوگا۔ حسن بن علی پھر وہ میرا جانشین ہوگا۔ حسن بن علی کا بیٹا ذمین پر خدا کی جست ہوگا۔ اللہ اس کے ہاتھ پر مشارق و مخارب کو افتح کرے گا اور میرا وہی جانشین ایک طویل فیبت میں چلا جائے گا اور اس کے زمانہ فیبت میں گا اور اس کے زمانہ فیبت میں جلا جائے گا اور اس کے زمانہ فیبت میں ہوگا۔ اس کی امامت پر وہی قائم رہیں گے جن کے دل کا اللہ نے ایمان سے لئے امتحان لیا ہوگا۔ (غایۃ المرام بحر انی باب ۱۳۲۔ ص ۲۰۷)

(گزشتہ ہے پیوست)

کا تقرر ہوا۔ (م) خلفاء ے دین کو استخام لور تمکین نصیب ہوگا۔ (واضح رے کہ اللہ نے دین کو مضبوط کرنے کا اطلان کیا ہے حکومت کو مضبوط کرنے کا اطلان نہیں کیا۔) (۵) خوف کے بعد اللہ انہیں امن دے گا۔ (۱) خلافت کے حقد ار صرف وی افراد ہوں مے جنوں نے صرف خدا کے سامنے سر جمکایا ہوگا لور شرک کی آلائشوں سے پاک ہوں ہے۔ (٤) ایسے خلفاء کا مشکر فاس ہوگا (معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ خلافت دین کا اہم مسئلہ ہے ورند اس کے مشکر کو فاس نہ کما جاتا ہے۔)

اور جب بم سابقد خلافوں پر نظر کرتے ہیں تو بمیں یہ دکھائی دیاہے کہ امت اسلاسیہ سے پہلے اللہ تعالیٰ نے تین خلافوں کا تذکرہ کیاہے:

- إلى جَاعِلٌ في ألار ص حَلِيقة (البقره ٣٠) "من عن زهن من خليفه مان والا مول.
- ا . يَافَاوُ دُ إِنَّا جَعَلَنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأرض . (٣٦ ٢١) "ا واوَّدُ ابْمَ في تَحْمِ زَمْن بر ظيف مقرركيا ."
- س۔ قَالَ مُوسَلٰی الآخِیهِ هَارُونَ اخْلَفْنی .... (الاعراف ۱۳۲) "موئ نے اپنے کمائی ہارون سے کما کہ تو میرا ظیفہ ہوما۔"

ندکورہ تیوں آیات کے بنور جائزہ لینے سے یہ تمید برآمد ہوتا ہے کہ خلافت کے اعلان کے دو تل ریتے میں:

ا الله تعالى خليفه كاخود اطان كرے جيساكه حضرت آدم لور حضرت داوّة (يقيه ا كلے صفى ير)

ام کا ایک شرق فرض ہے کہ وہ زمانہ فیبت کے لئے اپنے جانشینوں کا ایک شرق فرمنے کے دور زمانی فرمنے کا شرق فرمنے کا شرق فرمنے کے اس سے آپ کا شرق فرمنے کے ایک میں اور ہوائے گا۔

لام زمانہ نے میں جری میں فیبت صغری افتیار کی محمی اور آپ نے سیس بھری کک کے عرصے کے لئے اپنے چار جائشیوں کا تقرر فرمایا تھا جن کے مام یہ بین: (۱)عمان میں سعید۔ (۲) محمد من عمان۔ (۳) حسین من روح۔ (۳) علی من محمد السمری۔

آپ کی فیبت صفری چوہتر ۲۳ برس تک قائم ربید اس عرصے میں آپ کے نامزد جانشینوں میں سے کوئی نہ کوئی آپ کی نیات کرتا رہا اور جب آپ کی فیبت کری شروع ہوئی تو آپ نے اپنی نیات ان علاء کے سرد فرمائی جن میں مرجعیت کی شرائط موجود ہول اور اس کے ساتھ فرمایا: وہ ہماری طرف سے تم پر ججت ہیں اور میں اللہ کی طرف سے ان پر ججت ہوں۔

آپ نے مزید فرمایا: ان کی بات کو رو کرنے والا، ہماری بات کو رو کرنے والا ، ہماری بات کو رو کرنے والا سے اور جس نے ہماری بات کو رو کیا اس نے خدا کے فرمان کو رو کیا اور خدا کے فرمان کو رو کیا اور خدا کے فرمان کو رو کیا ور شرک میں واخل ہوجاتا ہے۔

ایک اور روایت میں امام زمانہ سے یہ الفاظ مروی میں۔ آپ نے فرمایا: مَجَادِی الْاُمُورِ وَالْاَحْكَامِ عَلَی اَیّلوی الْعُلَمَآءِ بِاللّهِ، اَلْاَمَنَآءِ عَلَی حَلاَلِهِ وَ حَراهِهِ. (حارالالوارج ۱۰۰ ص ۸۰) "امور و احکام ان علائے اللی کے ہاتھوں جاری موں کے جو طال و حرام کے لئے اللہ کے ایمن موں کے۔"

مقام رہبریت کے شرائط۔ فقامت۔ شرط اول

سمى بھى مرجع كے لئے بہلى شرط يہ ہے كه وہ فقيد ہو۔ مدر اسلام بي فقيد

رسول خدا پر واجب تھا کہ وہ اپنے جائشین کا اعلان کریں تاکہ مسلمان آپ
کے بعد گرائی سے محفوظ رہیں۔ چانچہ آنخضرت نے اپنے الی فریضہ پر عمل کیا تھا۔
یہ علیحدہ بات ہے کہ کچھ لوگوں نے آپ کے فرمان کو تنلیم کیا کچھ نے نہیں کیا۔
دسول خدا کی طرح سے بار ہویں امام پر بھی اللہ کی طرف سے یہ شر کی ذمہ
دائی کی در تھی این غرص کے زاد کی دائی کے اللہ کا این انشان کا اللہ کا کی دور کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کہ کا کہ کہ کا کا کہ کا

واری تھی کہ وہ بھی اپنی فیبت کے نمانہ کے لئے اپنے جا نشینوں کا اعلان کریں اور امام ذمانہ فی اپنے جانشینوں کا اعلان کرتے ہوئے فرملا: راماً المحوادث الواقعة فرملا: راماً المحوادث الواقعة فر جموا فینها اللی رواق حکیفینا. (حارالانوار جموا فینها اللی رواق حکیفینا. (حارالانوار جمال کے طرف رجوع کرنا۔ " حوادث میں ہارے مدیث کے روایت کرتے والوں کی طرف رجوع کرنا۔ "

"حوادث" سے اسلامی معاشرہ کی سیاسی واجھامی مشکلات اور مسلمانوں پر طاغو توں کے تسلط کا مقابلہ مراد میں ورنہ نماز روزے اور جج و ذکوۃ کے مسائل تو بہت ۔ پہلے میان کردیئے گئے جے اور ان میں کوئی جدت پیدا نہیں ہونی تھی اور ندکورہ مسائل کوئی نئی چیز نہ تھے کہ جنہیں لفظ حواوث سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

مستضعفین کی نجات امام زمانہ کے منشور میں شامل ہے

محتن طوی رحمه الله فرمات بین: وَجُودُهُ لطفٌ وَ تَصَرُفُهُ لطف اخرُ وَعَدَهُ لطف اخرُ وَعَدَمُهُ لطف اخرُ وَعَدَمُهُ مِنَّا. "امام نمانه كا وجود لطف به اور ان كا تصرف دوسر الطف به اور ان كا غیبت ماری طرف سے بهد"

مقعد یہ ہے گئے امام زمانہ علیہ السلام کی غیبت کا سبب اور ان کا امور مسلمین شرف نہ فرمانا، یہ سب اس لئے ہے کہ ابھی تمام مسلمان حضرت کی اطاحت پر آمادہ شیں ہیں اور مستعمن کو مسلم بن اور طاخوت کے شر سے نجات والما اور سارے جمان میں عدل عمومی کو قائم کرنا امام کے پروگرام کا اہم حصہ ہے اور اس کے لئے اوگوں کی آمادگی شرط اول ہے اور ابھی تک اس تصرف کی شرائط فراہم شیں ہو کیں۔

بھی انساری علیہ الرحمہ نے کتاب رسائل کے باب جیسے خبر واحد میں امام مسین عسکری کی ہے حدیث نقل کی آپ نے فرملیا: "ایسے فقیہ جو اپنے سے واستہ افراد کو اگرچہ وہ اہل تقویٰ ہی کیوں نہ ہوں، دوسروں پر جو کہ اگرچہ اہل تقویٰ نہ ہی کیوں نہ ہوں، دوسروں پر جو کہ اگرچہ اہل تقویٰ نہ ہی معاشرہ ہوں، ترجیح دیتے ہوں تو وہ خواہشات کے پہاری ہیں اور ان کی نبان مسلم معاشرہ کے لئے اتن ہی نقصاندہ ہے بقنا کہ لئکر بزید حضرت سیدالمشہداء کے لئے تعابلے ان کی نقصان لئکر بزید سے ہی نیادہ ہے۔"

ایک مسلمان مرجع کو میشہ رضائے الیٰ کا طالب ہونا چاہے اسے صرف من گا وردکار ہونا چاہے اسے صرف من گا وردکار ہونا چاہے کو تکہ اگر مرجع گا ویردکار ہونا چاہے کو تکہ اگر مرجع گا ویردکار ہونا چاہے کو تکہ اگر مرجع گرنمائی کرے گا۔ ورنہ معاشرہ کی مجع رہنمائی کرے گا۔ ورنہ معاشرہ کی جاتی کا موجب ثابت ہوگا۔

## شرائط رہبریت بزبان علیؓ

"اے لوگو! تہیں یہ معلوم ہے کہ ناموس، خون، مال غیمت، (نفاز) احکام اور مسلمانوں کی پیٹوائی کے لئے کسی طرح مناسب تہیں کہ کوئی هیل حاکم ہو کیونکہ اس کا دانت مسلمانوں کے مال پر نگارہے گا اور نہ کوئی جائل کہ وہ انہیں اپنی جمالت ک اے کہا جاتا تھا جو معارف اور عقائد اسلای کو اچھی طرح سے جانتا ہو اور دل کی گرا ہوں ہواوران پر عمل کرتا ہو۔
گرا ہوں سے اس پر ایمان رکھتا ہواوراسلای احکام سے واقف ہواوران پر عمل کرتا ہو۔
اس لئے ولی مسلمین اور مقام رہبر ہت کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس وقت کے وگر تمام فقہاء سے بوا فقیہ ہو اور لوگوں سے علم و عمل کے لحاظ سے افضل ہو تاکہ مفعول کی فاضل پر نقد یم لازم نہ آئے۔

مقام رہبریت کے حال فرد کو معارف و مراتب توحید پر ایبا یقین ہونا چاہے کہ ہر طرح کے شک اور گان سے آزاد ہو، روز آخرت پردل کی گرائیوں سے ایقین رکھتا ہو، خدا کے سامنے جولدی سے اسے شدید خوف لاحق رہتا ہو اور احکام کی پہان کے لئے مقام اجتماد پر فائز ہو اور قوت استنباط سے مالا مال ہو۔

عدالت اور ہوائے نفس کی مخالفت۔ رہبریت کی دوسری شرط

مقام رہبریت کے حامل محض کو "عادل" ہونا چاہئے اور عادل سے مراد ہے ہے کہ وہ گناہ کبیرہ سے پر ہیز کرتا ہو اور گناہ صغیرہ پر اصرار نہ کرتا ہو۔

بعض روایات میں مرجح وقت کے لئے پچھ مخصوص قتم کے گناہوں سے پاک ہونے کو ضروری بتایا گیا ہے۔ مگر ہم سجھتے ہیں کہ ندکورہ روایات میں معصوم کی زبانی مرجح وقت کی جو علامات میان کی گئی ہیں ان میں لفظ "مُخالِفًا لِهَوَاهُ" کو خصوصی ادر جامع حیثیت حاصل ہے۔

"مُحَالِفًا لِهُواَهُ مرجع وقت اور رہبر مسلمین کے لئے ضروری ہے کہ وہ خواہشات نفسانی کا مخالف ہو اور اپنی خواہشات کا غلام نہ ہو۔

لمذا مرجع وقت وہی ہوسکتا ہے جو دولت و ثروت اور جاہ و شرت کا طلبگار نہ ہو۔ اور ووسروں پر تغوق و برتری کا خواہش مند نہ ہو اور اپنے سے واستہ افراد کو دوسروں پرترجے نہ دیتا ہو۔

# ا ماء کور ہر کی اتباع کرنی جاہئے

ہماری سابقہ صف کا بھیجہ یہ ہے کہ دلایت فقیہ سے مراد امام زمانہ علیہ السلام ملی دور قبیت بین جامع الشرائط عالم کو امور مسلمین کا دائی اور سر پرست ہونا چاہئے ملی و علیاء و مجتمدین سمیت تمام مسلمانوں پر اس کی اطاعت داجب ہے۔

آگر کوئی مجتد این آپ کور ہر سے بوا عالم سمحتا ہو اور عبادات میں این افزی مرحمل کرتا ہو تو بھی سیای احکام اور رہر سے متعلقہ امور میں اسے رہر کی میں دی کرنی جائے۔

رہبر کی اطاعت مسلمانوں پر فرض ہے کیونکہ اس سے نظام اسلام کی بقا والدید ہے نور مسلمانوں کے اچھا کی امور اور ان کی صلاح و فلان کا انتصار ای بر ہے کہ وہ ایک مرکز سے مربوط ہوں اور مضبوط مرکز کی دجہ سے طاغوت کے تسلط سے معلوظ رہیں ہے۔

للم على رضاعليه السلام في ربير كل ابهيت كو اجاكر كرت بوت فرمايا: إنَّ الْمُعَلَّقُ لَمَّا وَ قَفُوا عَلَى حَدِّمَ حَدُودٍ وَ أُمِرُوا أَنْ لاَ يَتَعَدُّوا ذَٰلِكَ الْحَدُّ لِمَا فِيهِ مِنْ فَسَاهِمَ مَ لَكُنْ يُغْمِتُ ذَٰلِكَ وَلاَ يَقُومُ إِلاَّ بِأَنْ يُجْعَلَ عَلَيْهِمْ فِيهِ آمِينًا يَمْنَعُهُمْ مِنَ السَّفَدِي وَالدَّحُولَ فَيْمَا حَظرَ عَلَيْهِمْ لِآنَهُ لَوْ لَمْ يَكُنْ ذَٰلِكَ لَكَانَ احَدُ لاَيَتُوكُ لَدُتَهُ وَ السَّفَتَةُ لِقَسَادٍ وَ يُقِيمُ فِيهِمُ الْحُدُودَ مَنْ الْفَسَادِ وَ يُقِيمُ فِيهِمُ الْحُدُودَ وَاللَّحَكَامَ.

وَ مِنْهَا: إِنَّا لاَنَجِدُ فِرقَةً مِنَ الْفِرَقِ وَلاَ مِلَّةً مِنَ الْمِلَلِ بِقُواْ وَعَاشُواْ اِلاَّ بِقَيْمٍ وَرَئِيْسُ وَ لِمَا لاَ بُدَّ لَهُمْ مِنْهُ فِي آَمْرِ اللَّيْنِ وَالدُّنْيَا فَلَمْ يَجُو ْ فِي حِكْمَةِ الْحَكِيْمِ أَنْ يَتُوكُ الْحَلْقَ مِمَّا يَعْلَمُ أَنَّهُ لاَ بُدَّلَهُ مِنْهُ وَلاَ قِواَمَ لَهُمْ اِلاَّ بِهِ فَيُقَاتِلُونَ بِهِ عَدُوهُمْ وَ يَكُمْ يَعْوَلْ الْمَعْلَقُ مِمَّا يَعْلَمُ أَنَّهُ لاَ بُدَّلَهُ مِنْهُ وَلاَ قِواَمَ لَهُمْ اللَّهِ بِهِ فَيُقَاتِلُونَ بِهِ عَدُوهُمْ وَ يَكُمْ يَعْفُونَ فَيْنَهُمْ وَ يُقِيْمُ لَهُمْ جَمْعَهُمْ وَ جَمَاعَتُهُمْ وَ يَمْنَعَ طَالِمَهُمْ مِنْ مُظْلُومِ إِمْ وجہ سے ممراہ کرے گا اور نہ کوئی کج خلق کہ وہ اپنی تند مزائی سے ج کے لگا تا رہے گا اور نہ کوئی مال و دولت میں بے راہ روی کرنے والا کہ وہ کچھ لوگوں کو دے گا اور بچھ کو محروم کردے گا اور نہ فیصلہ میں رحوت لینے والا کہ وہ دوسروں کے حقوق کو رائیگال کردے گا اور انہیں انجام تک نہ بہنچائے گا اور نہ کوئی سنت کو میکار کر دینے والا کہ وہ امت کو جاہ و مرباد کردے گا۔"

حضرت نے اپنے ایک خطبہ میں علماء کی یہ ذمہ داری بھی بیان فرمائی کہ دہ فالم کی شکم پری اور مظلوم کی ہموک پرسکون و قرار سے نہ بیٹھ رہیں۔

چانچہ نج البلاغہ کے خطبہ شقشتیہ کے آخری جملے کی بیں آپ نے فرالا: اَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةُ وَبَراَ النَّسْمَةَ لَولاً حُضُورُ الْحَاضِرِ وَقِيَامُ الْحُجَّةِ بِوَجُودْ النَّاصِرِ وَمَا اَحَلَاللَهُ عَلَى الْعُلَمَآءِ اَنْ لاَ يُقَارُوا عَلَى كِطَّةٍ ظَالِمٍ وَلاَ سَغَبَ مَظْلُوم لَا لَقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِ بِهَا وَلَسَقَيْتُ اخِرَهَا بِكَأْسِ اَوَّلِهَا وَلَا لَفَيْتُمْ دُنْيًا كُمْ هٰذِهِ اَزْهَدَ عِنْدِي مِنْ عِفْطَةٍ عَنْز.

"اس ذات کی قتم! جس نے دانے کو شکافتہ کیا اور ذی روح چیزیں پیدا کیں اگر وحت کرنے دالوں کے وجود سے جھے پر جمت تمام نہ ہوگئ ہوتی اور دہ عمد نہ ہوتا جو اللہ نے علاء سے لے رکھا ہے کہ دہ فالم کی شکم سیری اور مظلوم کی گرستی پر سکون و قرار سے نہ بیٹے رہیں تو میں خلافت کی باگ ڈور اک کے کدھے پر ڈال دیتا اور اس کے آخر کو اس بیالے سے اس کے لول کو سیراب کرتا جس بیالے سے اس کے لول کو سیراب کرتا جس بیالے سے اس کے لول کو سیراب کیا تھا اور تم اپنی دنیا کو سیری نظروں میں بحری کی چھینک سے اس کے لول کو سیراب کیا تھا اور تم اپنی دنیا کو سیری نظروں میں بحری کی چھینک سے بھی زیادہ نا قابل اعتبا پاتے۔" (نج البلاغہ خطبہ سر خطبہ شقشقیہ) ان فقرات سے واضح ہوتا ہے کہ مرجع و رہبر مسلمین کا فریعنہ ہے کہ وہ فلالموں کا مقابلہ کرے لور عمول، مظلوموں اور کم وروں کی داؤر کی کرے۔

## الی نعیہ سے انحراف کا تتیجہ

واقعی آگر مسلمان رسول اللہ کے بعد حق کے ساتھ ولی اسر کی ہر زمانے ہیں الماعت کرتے تو بھی مسلمانوں ہیں ظلم اور حد سے آگے یو هنا رواح نہ پاتے اور جب الماعت کرتے تو بھی مسلمانوں ہیں ملتیں اور مظلوم کا حق ظالم سے ولولیا جاتا اور مظلوموں لیو ان کا حق مل جاتا اور بھی طاخوت اور ظالم افراد مسلمانوں پر چیرہ دستی فی ہو ہے اور طالم افراد مسلمانوں پر چیرہ دستی فی سے ہرادوں انحرافات اسلام میں واقع نہ ہوتے نہ تی ہے سب اختلافات اور فد ہی جنگیں رونما ہو تیں۔

## ولایت فقیہ کے سبب استقلال و آزادی

چودہ صدیوں کے احد کہ ایران کی مسلمان ملت طاخوتوں کی سلطنت، بھوری اختلافات اور انحرائی مکاتب کے ہاتھوں گر فرار بھی اس نے آج کے دور بیل ولی فقیہ نمان مرجع تعلید شیعان جمال، رہبر کبیر انقلاب اور بائی جمہوری اسلای آیت المقال معفرت سید روح اللہ الموسوی الخبینی دامت برکانہ کی بیروی قبول کی اور اللہ الموسوی الخبینی دامت برکانہ کی بیروی قبول کی اور الله کا فرو مندانہ رببری، استقامت، پامروی اور مسلمان ملت کی موسوف کی اطاعت کی برکت سے تجاوز کرنے والول خصوصاً امریکہ کے ہاتھوں کو قطع کردیا اور دُھائی جراد سالہ منوس بادشاہت کا خاتمہ کرویا اور حمد للہ آج ہمارا ملک منتم اور آزاد ہے اور کوئی طاخوتی قوت ہماری ملت پر تسلط نہیں رکھتی۔

# من ہو گئ اور تم کامیاب ہوگئے

حکومت اسلای کو جو مسائل در پیش ہیں ان میں خالف اسلام قوانین کا در پیش ہیں ان میں خالف اسلام قوانین کا درست کرنا کہ سیجیلی حکومت اور طاغوتی دور سے باتی ہیں اور وہ محرویین جن مکومتی اواروں میں موجود ہیں اور وہ مظالم جو مظلوموں پر ہوئے اور وہ محرویین جن

وَ مِنْهَا: إِنَّهُ لُولُمْ يُجْعَلُ لَهُمْ إِمَامًا قَيِّمًا آمِينًا حَافِظًا مُسْتُودُعًا لَلرَّمَتِ الْمِلْةُ وَ ذَهْبَ اللَّيْنُ وَغُيِّرَتِ السُّنَنُ وَالْآحَكَامُ وَلَزَادَ فِيْهِ الْمُبْتَلِعُونَ وَ نَقَصَ مِنْهُ الْمُلْحِدُونِ وَ صَبَّهُوا ذَلِكَ عَلَى المُسْلِمِيْنَ لِأَنَّا وَ جَدْنَا الْحَلْقَ مَنْقُوصِيْنَ مُحْتَاجِيْنَ فَلُمُ لَحِيْرُ كَامِلِيْنَ مَعَ اخْتِلاَفِهِمْ وَ اخْتِلاَفِ اَهُو آنِهِمْ وَ تَشْتُتُ الْحَلْقَ مَنْقُوصِيْنَ مُحَتَاجِيْنَ عَمَ اخْتِلاَفِهِمْ وَ اخْتِلاَفِ اَهُو آنِهِمْ وَ تَشْتُتُ الْحَلَقِ مَنْ فَلَولُمْ يُجْعَلُ فَيْرَتِ الشَّرَائِعُ لَهُمْ قَيْمًا حَافِظًا لِمَا جَآءَ بِمِ الرَّسُولُ لَقَسَدُواْ عَلَى نَحُومًا يَثَنَّ وَغُيِّرَتِ الشَّرَائِعُ وَالسَّنَنُ وَالْآحَكَامُ وَالْإِيْمَانُ وَكَانَ فِي ذَلِكَ فَسَادُ الْحَلْقِ إَجْمَعِيْنَ. (عُون الاخبار وَالسَّنَنُ وَالْآحَكَامُ وَالْإِيْمَانُ وَكَانَ فِي ذَلِكَ فَسَادُ الْحَلْقِ إَجْمَعِيْنَ. (عُون الاخبار الرضاحَ ٢- ص١٠٠)

(اگرید کما جائے کہ لولی الامر مقرر کرنے اور اس کی اطاعت کا تھم دینے میں کیا مصلحت ہے تو اس کے جواب میں کما جائے گا کہ اس کی بہت می وجوہات ہیں جن میں سے چند وجوہات یہ ہیں):

ا۔ اللہ تعالیٰ نے افراد بھر کے حقوق کے تحفظ کے لئے صدود و قوانین مقرر کئے ہیں اور فطری طور پر انسان اپنے بادی حقوق کے لئے ان قوانین پر عمل کرنے کے ہیں اور اپنی نفسانی لذات کو چھوڑ نے پر آبادہ نہیں ہیں۔ قوانین کے لئے تیار نہیں ہیں اور اپنی نفسانی لذات کو چھوڑ نے پر آبادہ نہیں ہیں۔ قوانین کرے اجراء کے لئے ایک ایسے شخص کی مفرورت ہے جو قانون کی کھل پاسداری کرے اور قانون شکن افراد پر حد جاری کرے تاکہ قوانین کا نفاذ و اجراء بھینی ہو سکے۔

ام مسلمانوں کے ملک کی بقا اور استحکام ولی مسلمین پر مخصر ہے آگر سریر اہ مملکت کا وجود نہ ہو تو و شمن سر زمین اسلام پر قبضہ کرلیں کے اور انہیں اپنا غلام بالیں گے۔ طاخوتی تبلط سے چئے کے لئے ولی امر مسلمین کی اشد مفرورت ہے۔

۳۔ نظرید اسلام کی بقاکیلئے بھی رہبر کا وجود انتائی ضروری ہے مسلمانوں کو صحح اسلامی نظریات سے دوشتاس کرانے کیلئے رہبر کا ہونا ضروری ہے ورشہ دین اور طحد افراد وین کی بدیاوی تعلیمات کو مسح کرویں مے اور مسلمانوں کو عمراه کریں مے۔

## ولی فقیہ سے انحراف کا نتیجہ

واقعی اگر مسلمان رسول اللہ کے بعد حق کے ساتھ ولی امرکی ہر زمانے میں اطاعت کرتے تو بھی مسلمانوں میں ظلم اور حد سے آگے برد هنا روائ نہ پاتے اور جب بھی ایسا ہوتا تو انہیں سزائیں ملتیں اور مظلوم کا حق ظالم سے دلوایا جاتا اور مظلوموں اور محروموں کو ان کا حق مل جاتا اور بھی طاغوت اور ظالم افراد مسلمانوں پر چیرہ دسی نہ کر پاتے اور محدین اور اہل بدعت کی جانب سے ہزاروں انحرافات اسلام میں واقع نہ ہوتے نہ ہی یہ سب اختلافات اور نہ ہی جنگیں رونما ہوتیں۔

## ولایت فقیہ کے سبب استقلال و آزادی

چودہ صدیوں کے بعد کہ ایران کی مسلمان ملت طاغوتوں کی سلطنت، جگوں، اختلافات اور انحرانی مکاتب کے ہاتھوں گر فار تھی اس نے آج کے دور میں ولی فقیہ زمان مرجع تقلید شیعان جمال، رہبر کبیر انقلاب اور بانی جمہوری اسلامی آیت اللہ العظی حضرت سید روح اللہ الموسوی الخمینی دامت برکانہ کی پیروی قبول کی اور ان کی خرو مندانہ رہبری، استقامت، پامر دی اور مسلمان ملت کی موصوف کی اطاعت کی برکت سے تجاوز کرنے والوں خصوصاً امریکہ کے ہاتھوں کو قطع کردیا اور ڈھائی برار سالہ منحوس بادشاہت کا خاتمہ کردیا اور جمد للہ آج ہمارا ملک مشحکم اور آزاد ہے اور کوئی طاغوتی قوت ہماری ملت بر تسلط نہیں رکھتی۔

# صبح ہو گئ اور تم کامیاب ہوگئے

حکومت اسلامی کو جو مسائل در پیش ہیں ان میں مخالف اسلام قوانین کا درست کرنا کہ میجیلی حکومت اور طاغوتی دور سے باقی ہیں اور غیر صالح افراد جو حکومتی اداروں میں موجود ہیں اور وہ مظالم جو مظلوموں پر ہوئے اور وہ محرومین جن

وَ مِنْهَا: إِنَّهُ لُولُمْ يُجْعَلْ لَهُمْ إِمَامًا قَيِّمًا آمِينًا حَافِظًا مُسْتُودُعًا لَلرَسَتِ الْمِلَّةُ وَ ذَهْبَ اللَّذِيْنُ وَغُيِّرَتِ السَّنَنُ وَالاَحْكَامُ وَلَزَادَ فِيْهِ الْمُبْتَلِعُونَ وَ نَقَصَ مِنْهُ الْمُلْحِدُونَ وَ شَبَّهُوا ذَلِكَ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ لِآنًا وَ جَدْنَا الْحَلْقَ مَنْقُو صِيْنَ مُحْتَاجِيْنَ الْمُلْحِدُونَ وَ شَبَّتِ الْحَلْقَ مَنْقُو صِيْنَ مُحْتَاجِيْنَ عَنْ كَامِلِيْنَ مَعَ احْتِلاَفِهِمْ وَ اخْتِلاَفِ اَهُو آلِهِمْ وَ تَشَتَّتِ اَنْحَاءِ هِمْ فَلَولُمْ يُجْعَلُ عَيْرَ كَامِلِيْنَ مَعَ احْتِلاَفِهِمْ وَ اخْتِلاَفِ اَهُو آلِهِمْ وَ تَشْتُتُ انْحَاءِ هِمْ فَلَولُمْ يُجْعَلُ لَهُمْ قَيِّمًا حَافِظًا لِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ لَفَسَدُوا عَلَى نَحُومَا بَيَّنًا وَغُيِّرَتِ الشَّرَائِعُ لَهُمْ قَيِّمًا حَافِظًا لِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ لَفَسَدُوا عَلَى نَحُومًا بَيَّنَا وَغُيِّرَتِ الشَّرَائِعُ وَالسَّنَنُ وَالاَحْمَانُ وَالْاِيْمَانُ وَكَانَ فِي ذَلِكَ فَسَادُ الْحَلْقِ إَجْمَعِيْنَ. (عيون الاخار الرضاح ٢٠ عَنْ الرضاح ٢٠ عنها الرضاح ٢٠ عنها الرضاح ١٠ عنها الرسَاح ١٠ عَنْ المَا عَلَى الْمُعْلَقِ مَا مَوْلَالُهُ الْمَالَةُ الْمَالُولُ الْمَالِحِيْنَ الْمَالِمُ ٢٠ عَلَيْنَ فَى الْمُعْلَى الْمَالِمُ الْمُ الْمُعْلَى الْمُنْ وَالْمَالُولُ عَلَى الْمُعْلِيْنَ مَعَ الْمُ الْمُعَلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ فَيْ الْمَالِمُ الْمُعْلَى الْمُولُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُنْ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِيْنَ الْمُ الْمُلْفِي الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِي الْمُلْكُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُلْولِ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُلْمَالُولُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي

(اگریہ کما جائے کہ اول الامر مقرر کرنے اور اس کی اطاعت کا تھم دینے میں کیا مصلحت ہے تو اس کے جواب میں کما جائے گاکہ اس کی بہت می وجوہات ہیں جن میں سے چند وجوہات یہ ہیں):

ا۔ اللہ تعالیٰ نے افراد بھر کے حقوق کے شخفظ کے لئے صدود و قوانین مقرر کئے ہیں اور فطری طور پر انسان اپنے مادی حقوق کے لئے ان قوانین پر عمل کرنے کے ہیں اور فطری طور پر انسان اپنے مادی حقوق کے لئے ان قوانین ہیں۔ قوانین کے لئے تیار نہیں ہیں اور اپنی نفسانی لذات کو چھوڑ نے پر آمادہ نہیں ہیں۔ قوانین کے اجراء کے لئے ایک ایسے شخص کی ضرورت ہے جو قانون کی مکمل پاسداری کرے اور قانون شکن افراد پر حد جاری کرے تاکہ قوانین کا نفاذ و اجراء بقینی ہو سکے۔ اسلام کی بقااور اسٹیکام ولی مسلمین پر مخصر ہے آگر سربراہ مملکت کا وجود نہ ہو تو دشمن سر زمین اسلام پر قبضہ کرلیں گے اور انہیں اپنا غلام بنالیں گے۔ طاغوتی تسلط سے چئے کے لئے ولی امر مسلمین کی اشد ضرورت ہے۔ فظریہ اسلام کی بقاکیلئے بھی رہبر کا وجود انتائی ضروری ہے مسلمانوں کو صحیح سے نظریہ اسلام کی بقاکیلئے بھی رہبر کا وجود انتائی ضروری ہے مسلمانوں کو صحیح سے

اسلامی نظریات سے روشناس کرانے کیلئے رہبر کا ہونا ضروری ہے ورنہ بے دین اور طحد افراد دین کی بدیادی تعلیمات کو مسخ کردیں گے اور مسلمانوں کو گراہ کریں گے۔ کا نفاذ اختیار بخرے ہوگا یاس کی اعجازی کیفیت ہوگی اور انسانوں سے اختیارات سلب کر لئے جائیں ؟

عدل جمانی میدم قائم ہوگا یا تدریجاً قائم ہوگا۔ نیز عدل جمانی سربرالمان محکومت کے ذریعے سے قائم ہوگا یا عام انسان بھی اس میں اپنا کردار ادا کریں گے؟

دین اسلام کی ضروریات میں یہ عقیدہ شامل ہے کہ دین اسلام ہیشہ رہنے والا دین ہے۔ پنجبر اسلام کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا لور قرآن مجید کے بعد کوئی کتاب نازل نہ ہوگ۔ پنجبر اکرم اور ان کے جانشین ائمہ بدی علیم السلام نے دین کتاب نازل نہ ہوگ۔ پنجبر اکرم اور کوئی موضوع نہیں ہے کہ تاقیام قیامت لوگوں کو پیش آئے مگر یہ کہ اس کا تھم میان نہ کردیا گیا ہو۔ دین اسلام کے تکال کے لئے حسب ذبل آیات پر خصوصی توجہ کریں۔

کے حقوق ضائع کردیے گئے۔ البتہ کچھ دفت گزرنے کے بعد ان کی ضرور تیں اور آسائیس ان کے ملک میں بی پوری ہوں گی اور سب جانتے ہیں کہ انقلاب کی کا میالی کے روز اول سے امریکہ نے ہمارے ملک میں سازشوں کے جال چھا رکھے ہیں اور اب ٹھیک ایک سال ہوگیا ہے کہ عراق کی بعثی فوج نے ہمارے ملک پر حملہ کردیا ہے لہ اگر خداو تد عالم ہمارا مددگار نہ ہوتا اور مسلح موسنین بھادرانہ مقابلہ نہ کرتے تو بعثیوں کے فساد کی ہدوات جنگ کے پہلے ہی ہفتے میں انقلاب کو محکست ہو جاتی۔

خلاصہ یہ کہ سلطنت طاغوت جو ظلم کی جڑ تھی عادد ہو چک ہے دیگر اصلاحات رفتہ رفتہ ہوں گے۔ سب جانتے ہیں کہ ضد اسلای گروہ (کے سر ہزار شمداء اور ایک لاکھ افراد کو لیائی بہانے کا سب سنے) چاہتے ہیں کہ امر کی اسلام کا بول بالا کریں اور روحانیت کو کمزور کردیں تاکہ ولایت فقیہ اور ولی امر کی اطاعت سے ملت ہاتھ اٹھائے اور امریکہ کے دوبارہ آنے کی راہ آسان ہو جائے۔ اگر اہام امت کی ہوشیاری اور این عمد پر قائم رہنے والی مسلمان ملت نہ ہوتی تو دعمن یہ تیجہ حاصل ہوشیاری اور اونی عطافرہائے۔

# كيفيت ظهور امام زمان (عج)

## سوال\_\_\_

ظہور حضرت مهدى عليه السلام كى كيفيت بيان كريں اور اس طمن ميں بيہ وضاحت كريں كه لهام احكام اسلام ميں كوئى تنديلى لائيں گے يا نہيں؟ روليات ميں وارد ہے كہ آپ زمين كو عدل وانساف سے ہمر ديں گے۔ سوال يہ ہے كہ عدل جمانی اللہ سے تحر ديں گے۔ سوال يہ ہے كہ عدل جمانی اللہ سے تحر ميں گئے ہے۔

مهدی عجل الله تعالی فرجہ کے ساتھ مصل ہو جائے گا اور آنجناب کے دور میں جماد جو عظیم فریضہ اسلای ہے بطور خاص عمل پذیر ہوگا۔ فروغ عدل اختیاری و تدریکی ہے

لهم زمانه علیه السلام کے زمانے میں عدل وانصاف کو خوب فروغ ہوگا گر ند کورہ فروغ اختیاری ویڈریکی ہوگا۔اس مسئلہ کی وضاحت ہم یوں کر سکتے ہیں:

تمام موجودات کی کمال کی طرف حرکت کوئی و طبیعی ہے۔ لینی اللہ نے اللہ نے اللہ کے اللہ کے اللہ کے دو متعین کردی ہے کہ وہ چاہیں یا نہ چاہیں بد طور جر اپنے کمال کی طرف برحیں گے۔ زمین پر پڑا ہوائ آگا ہے بھروہ آہتہ آہتہ اپنے کمال کی طرف سنر کرتا ہوائی حد آخر پر پہنی کر کھل دیتا ہے۔

(حیوانی اورانانی) نطفہ مخلف مراحل طے کرتے کے بعد زیمن پر وارد ہوتا سے۔ پھر وہ حجن، لوکین، جوانی اور پیری کا سنر طے کرتا ہے۔ اس میں اس کے الدے و مشیت کا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ انسان اپنے جم کے اعتبار سے جتنے بھی مراحل ہیں اور ان میں انسانی ارادے کا کوئی دخل میں اور ان میں انسانی ارادے کا کوئی دخل میں اور اس لحاظ سے تمام موجودات کیسال ہیں۔ لیکن انسان اپنی روحانیت کے اعتبار سے جو سنر کرتا ہے وہ خالص اختیاری ہوتا ہے لینی انسان کمال و معادت اور پاکیزہ زندگی حاصل کے تمام اعتقادی اور عملی طور طریقوں میں عدل سے پاکیزہ زندگی حاصل کے تمام اعتقادی اور عملی طور طریقوں میں عدل سے کام لیتا ہے اور اپنی راہ وروش اور کروار و گفتار میں ان انسان اور عدل کے قوانین پر عمل کرتا ہے جو اسلام میں تعمیل سے میان کردیتے کے ہیں اور وہ کی طور پر ججور خیل کرتا ہے جو اسلام میں تعمیل سے میان کردیتے کے ہیں اور وہ کی طور پر ججور خیل کی راہ کو اپنائے اور چاہے تو ظلم و سنم کا رہروین جائے۔ خیل کرتا ہے جو اسلام نے یہ ارادہ فربایا ہے کہ انسان کمال حاصل کرتے کیلئے راہ عدل خدلوند عالم نے یہ ارادہ فربایا ہے کہ انسان کمال حاصل کرتے کیلئے راہ عدل اپنی مرضی سے اختیار کرے اور آفرینش سے یہ الی سنت جاری ہے جو قیامت تک

سورہ المائدہ کی میہ آیت پیغیر خدا کی رحلت کے کچھ بی تبل نازل ہوئی اور بیست کی روایات کے مطابق اس آیت کا نزول غدیر خم میں ہوا۔

احکام اسلای کی تبدیلی مهدویت کے دعوے کوغلط ثابت کرویگی

اگر خدانحواستہ کوئی مخف سے کہ کر خروج کرے کہ بیل بی امام زمانہ ہوں اور وہ فتوحات بھی جالائے لیکن اگر وہ وہ فتوحات بھی کرے اور اسکے علاوہ بہت سے جیران کن امور بھی جالائے لیکن اگر وہ اسلای احکام بیں سے کسی عظم کو منسوخ کرنے کا اعلان کرے تو وہ مخص ہر گز مہدی موعود مبیں ہوگا اور اسکا ہے عمل اسکے دعویٰ کے باطل ہونے کی دلیل قراریائے گا۔

درج بالا آیات سے خوبی واضح موتا ہے کہ دین اسلام آفاقی اور لدی دین ہے ہی کے احکام میں تھی طرح کی ترمیم و تبدیلی جائز نہیں ہے۔ لہذا جب حضرت الم مهدى عليه السلام ظهور فرماكي مع تووه بھى اس شريعت اسلاميه كى ياسدارى كري مے اور احکام اسلام میں ممی طرح کی تبدیلی شیں لائیں مے۔ ویسے بھی امام علیہ السلام وین کے مروج ہیں دین کے منسوخ کرنے والے شیں ہیں۔ آپ موجودہ قرآن مجید کے جلہ احکام پر عمل بیرا ہول مے اور جو عباوات صدر اسلام سے آج تک جاری میں آپ انمی عبادات کو جالائیں مے اور عمد اور جنگوں کے احکام اس وقت بھی وی ہوں کے جو آج ہیں۔ آپ قرآنی احکام کے مطابق قصاص اور ویگر معاملات کا اجرا کریں کے اور اسلام کا عظیم فریضہ جماد جو کہ مدت ہوئی متروک ہوچکا ہے اور ترک جماد کی وجہ سے مسلمان کافرول، ظالمول اور طاغو تیوں کے ہاتھوں امير و ذليل مورب ميلد حمدالله اس دور من طت اسلام ايران نے اس اہم واجب كو انجام دیا ہے۔ طاغو تیول کی سلطنت کو جتم کردیا ہے اور سمگر کافروں کے ہاتھوں خصوصاً امریکہ کے ہاتھوں کو کاٹ ویا ہے اور ان کے نما کندہ اور غلام صدام اور بعث پارٹی کے ساتھ جنگ کر رہے ہیں۔ امید ہے کہ بید انتقاب اسلامی ظہور حضرت ے خم کرو یے جائیں کے اور ان کی جگہ دانا اور عادل افراد آجائیں کے تو چارو ناچار دوسرے افراد بھی عدل پرکارہ یہ ہو جائیں کے اور عدل پھیلانے پرمائل ہو تھے۔ خصوصا تصاص کے جاری کرنے کے وقت اور حد سے بوج جانے والوں کو سرا دیے وقت اور مد سے بوج جانے والوں کو سرا دیے وقت اور مد منظوم کا حق ظالم سے ولواتے وقت، عدالت اجتمائی کے نیک آثار نظر آنے لگیں گے۔ مظلوم کا حق طالم سے ولواتے وقت، عدالت اجتمائی کے نیک آثار نظر آنے لگیں گے۔ المام محمد باقر علیہ السلام کا فرمان ہے: اِذَا قَامَ فَائِمُنَا وَضَعَ اللّهُ يَدَهُ عَلَى رُوُوسِ الْعِبَادِ فَجَمَعَ بِهَا عُقُولُهُم و کَمُلُت بِهِ آخلام کم کم خالی جاری کا خمور ہوگا تو اللہ تعالی اپنے کہا استقل و الجہل حدیث ۲۱) "جب ہمارے قائم کا ظہور ہوگا تو اللہ تعالی اپنے وست شفقت بدول کے سرول پر رکھے گا جس کی وجہ سے ان کی عظیم کامل ہو جائمیں گی اور ان کی آر زووس کی جمیل ہو جائے گ۔"

اس مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امام مهدی علیہ السلام کی روحانیت کی برکت کی وجہ سے انسانی معاشر نے میں رشد عقلی پیدا ہو جائے گالور اس عقلی رشد کی وجہ سے شیطانی اور نفسانی راستے، مثلاً دولت کی زیادتی اور اقتدار حاصل کرنا کہ جو دوسرول کے حقوق سلب کرنے کا لازمہ ہوتے ہیں، پہچان لئے جائیں مے اور ان کو چھوڑ و سینے کی خواہش پیدا ہوگی اور فساد پر صرف ادر صرف اصلاح کو ترجیح دی جائے گی اور نیج ہیں آنجناب کے ہاتھوں حکومت اسلای تمام زمین کو اپنی گرفت میں سے لے کی محدث کا خلاصہ

#### اس طومل عث كا خلاصه بيب كه:

ا۔ ولایت مسلمانوں کے اجماعی امور میں المت و رہبری و حکومت کے معنی میں ہے اور قبول ولایت سے اطاعت مراد ہے۔ لین مسلمان اپ آپ کو المم کے اوام و نوائی کا پائد مناکیں اور اپنے ذاتی خیالات سے پر بیز کریں۔

تمام لووار لورنالوں میں جاری رہے گی جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا کیاہے: ولن تجد الشہ تبدیلا. (احزاب ۱۲) الورتم ہر گزنداکی سنت میں تبدیلی نمیں پاؤے۔" مادر بدر آزاد ونیا کس طرح عدل سے مگر ہوسکتی ہے ؟

اس مقام پر ہے اہم سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسانوں کی اکثریت ستم پیشہ افراد پر مخی ہے اور آگر کی ستم رسیدہ کو بھی موقع مل جائے تو وہ بھی ستم پیشہ بن جاتا ہے اور انسانوں کی اکثریت کے اس کروار کی وجہ سے زمین ظلم ہے ہم چک ہے۔ پھر انسان اپنے اراوہ و افتیار سے اپنی روش کو رضاکارلنہ طور پر کیے خیر او کس سے ؟ اور بالخصوص ممالک کے سریراہ جو کہ تمام مظالم کا سرچشمہ ہیں اور چار پانچ اب مظلوم انسانوں پر مسلط ہیں، کیا ان سے یہ توقع کی جا عتی ہے کہ وہ اپنے ظلم و ستم ہے انسانوں پر مسلط ہیں، کیا ان سے یہ توقع کی جا عتی ہے کہ وہ اپنے ظلم و ستم ہے دمناکارانہ طور پر دستبروار ہو جا کیں گے؟

اس کے جواب میں ہم گزارش کریں گے کہ بظاہر اسبب ہاوی اور جنگی سازوسامان کے ساتھ اس نمانے میں ظالم حکومتوں کا مقابلہ کرنا محال نظر آتا ہے لیکن اگر اقوام عالم متنق و متحد ہو جائیں اور ان حکومتوں کے خلاف شورش برپا کردیں تو ان حکومتوں کے پاوی اکمر جائیں گے جیسا کہ لمت مسلمانان ایران نے پہلوی حکومت کا خاتمہ کیا اور اسریکہ کے پھلے ہوئے ہاتھوں کو اس ملک سے کاف دیا۔ خلاصہ یہ کہ جب نک اقوام مسحمروں اور ظالموں کا خاتمہ نمیں چاہیں گی اور ان پر غلبہ نمیں جب نک اقوام مسحمروں اور ظالموں کا خاتمہ نمیں چاہیں گی اور ان پر غلبہ نمیں پائیں گی اور ان پر غلبہ نمیں بائیں گی تو یہ اس بات کا جبوت ہوگا کہ وہ ظہور حضرت مہدی عجل اللہ فرجہ کیلئے آبادہ فیمیں ہیں۔ محر یہ کہ خداوند جارک و تعالیٰ کی اور طرح اپنارلوے کو پورا کریگا۔

فیمیں ہیں۔ محر یہ کہ خداوند جارک و تعالیٰ کی اور طرح اپنارلوے کو پورا کریگا۔

ظہورِ مہدی میں عقلوں کا کامل ہونا

نوع بعر میں عدل کا مجمیلاؤ ایک ووسرے کی نسبت سے ہے۔ جب ظالم ملت

ہر اول ٹلمت ہوگا۔

ور این اجماع کی مین تمام امور اجماعی مثلاً اقتصاد و تعلیم و قضاوت غرض که تمام الکام عدل و انصاف پر مبنی ہوں گے۔

عدل محضی لیعنی وہ امور جو افراد کی ذاتی زندگی سے متعلق ہوتے ہیں جیسے کھانا، بینا، ستر پوشی، رہائش، ازدواج اور اننی کی طرح کے امور جو افراط و تفریط کے جائے حد اعتدال میں انجام ویئے جائیں گے۔ خلاصہ یہ کہ ہر مخص اپنے ذاتی معاملات میں عدل کی پاسداری کرے گا جو انسانوں کو رشد عقلی اور نور ایمان و ولایت سے متدر تے حاصل ہوگا۔

و تطبین میں عبادت کے متعلق سوال نمبر ستاون میں کافی صف کی جاچک ہے اور ہم صف کی جاچک ہے اور ہم صف کی جاچک ہے اور ہم صف کی سحیل کیلئے یہاں استاد مکارم شیرازی کا ایک مقالد نقل کرتے ہیں :

آدھی رات کے سورج سے اسلام کو خطرہ ہے

وال

اسلام کو تمام جمان کا دین کیے مان لیا جائے جبکہ اس کے نماز و روزہ جیے بیادی احکام بی پورے جمان کے لئے قابل عمل جمیں جب کی تعلی میں ہے ہر فخص جاتا ہے کہ قطب عمل و جولی میں چیداہ کی رات موتی ہے اور چید ماہ کا دن ہوتا ہے ایک متام پرنہ تو روزہ رکھا جاسکتا ہے اور نہ بی نماز مجاند اوا کی جاسکتی ہے۔ تو پھر اس

جب پنجبر اسلام نے غدیر خم میں اسرالمومنین اور الجیت طاہرین کی ولایت کو واجب قرار دیا تھا تو ایک فض نے یہ وریافت کیا تھا کہ اس ولایت سے کیا مراو ہے؟ تو آنخضرت نے فرمایا تھا : اکسٹمنع والطّاعة فیما تُحبُونَ وَلَکُوهُونَ . "ان کے ہر فرمان کو سنالور اطاعت کرنا واجب ہے خواہ تہیں پند ہویا ناپند ہو۔"

الے واجب الاطاعت انکہ بارہ میں اور بارہویں امام کی غیبت میں فقیہ جائع

٢- واجب الاطاعت ائمه باره بين لور بار بوين المام في عيبت من فقيه جائع الشرائط في اتباع ضروري إلى المرح به واجب ب- الشرائط في اتباع ضروري بواجر الله في اتباع بهي اتباع لمام في طرح به واجب ب كه ليكن به وجوب امور مسلمين في حد تك يكسال ب- اس كابه مقصد بر كر نمين ب كه جامع الشرائط فقيه اور الم معصوم بر لحاظ به مساوي بين-

امام معصوم امور تکوین میں ولایت کل الی کا مالک ہوتا ہے اور ائمہ معصوفین کا مقام و مرتبہ عام افراد کی سرحد اوراک سے بہت بلند ویرتر ہے۔ ہمارے عقیدہ کے مطابق ائمہ معصوبین کا مقام انبیائے سابھین سے بھی بلند ہے۔

الم فخرالدین رازی نے آب مبللہ کے همن میں لفظ "افسا" کے تحت لکھا ہے کہ اس آبت سے معلوم ہوتا ہے کہ علی فسر رسول بیں اور اس سے یہ استدلال کیا جاسکتا ہے کہ جس طرح سے رسول خدا تمام انبیاء سے افضل بیں اس طرح علی محمی نفس رسول ہونے کی وجہ سے تمام انبیاء سے افضل بیں۔

۔ امام عالی مقام کے منشور میں عدل جمانی کا قیام شامل ہے اور متحمرین کے فاتمہ سے عدل جمانی تدریجی طور پر وجود میں آئے گا اور اس کے مقدمات حضرت کے ظہور سے قبل کمل ہو جائیں گے اور جب آپ ظہور کریں گے تو و نیا کو عدل و انصاف سے ہمر ویں گے اور ایک ابیا وقت آئے گا کہ تمام اقوام سیمگروں کی اطاعت سے روگروانی افتیار کریں گی جس طرح کہ ایران سے یہ نظریہ بہت می حکومتوں میں سرائیت کرچکا ہے اور امید ہے کہ انتقاب اسلامی ایران آنجناب کے ظہور کے لئے سرائیت کرچکا ہے اور امید ہے کہ انتقاب اسلامی ایران آنجناب کے ظہور کے لئے

ہاری گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ فدکورہ رسائے نے چند سال پہلے بھی اختصار پھیلایا تھا اور اب بھی بھی بھی ہم سے یہ سوال کرتا رہتا ہے۔

<u>----</u> پواپ

امارے اس مقالے کی معروضات پڑھ کر آپ کو اندازہ ہوگا کہ فن لینڈ کے آپ کو اندازہ ہوگا کہ فن لینڈ بیل آو می رات کے سورج نے اسلام کیلئے کوئی خطرہ پیدا نہیں کیا اور یہ کہ فن لینڈ بیل معلمانوں کیلئے لازم نہیں ہے کہ پورے مینے کا ددزہ رکھیں اور اس کے نتیج بیل خود کھی کے مر کلب ہوں اور نہ ہی کوئی الی ضرورت ہے کہ دہ روزہ سے محروم رہیں اور ہم یہ کرتے پر بھی ہرگز آمادہ نہیں جی ملائے اسلام ہمول سی و شیعہ اس مسئلے کر حمل سے عاجز ہیں اور ہم اس مسئلے کو "دھوار اور لا بچل" مسئلہ مانے پر بھی آمادہ نہیں ہیں بعد فقمائے کرام نے آج سے ایک مدت محمل اس مسئلے کا جواب ورے دیا تھا گی مان کی کرائی پڑھنے کی ذہت محمادا نہیں کی اور ہول

میں فاضل کالم نگار پر تجب ہے کہ انہوں نے اس مسلے کو مرف روزہ فیلیے ہی کیوں مخصوص کرلیا جبکہ اس مسلے کی زو تو نماز پر بھی پڑتی ہے اور وہ یہ لکھتا کوں بھول گئے کہ فن لینڈ کے منظمان پورے مسیعے ہیں مرف پانچ نمازیں پڑھیں اور ہم ڈیڑھ سو تھازیں کو میں ، نیز فاضل کالم نگار نے نہ جائے قطب شائی کو کیوں فراموش کرویا اور یہ کول نہ کھا کہ قطب شائی ہی جمال جہ ماہ کا دن اور چہ ماہ کی طویل رات ہوتی ہے کیاس طویل شب وروز ہی مرف سر ہ رکعت نمازی پڑھی جائے؟

رات ہوتی ہے کیاس طویل شب وروز ہی مرف سر ہ رکعت نمازی پڑھی جائے؟

البتہ ہمیں نیے معلوم نہیں ہوسکا کہ کس وجہ سے کالم نگار کے چیش نظر فن البتہ ہمیں نیے معلوم نہیں ہوسکا کہ کس وجہ سے کالم نگار کے چیش نظر فن البتہ ہمیں نیے معلوم نہیں ہوسکا کہ کس وجہ سے کالم نگار کے چیش نظر فن البتہ ہمیں نے تو عیما نیوں کے لئے اقواد کی عبادت اور یہود یوں کے لئے تفتے کی الواد کی عبادت اور یہود یوں کے لئے تفتے کی

کے باوجود اسلام کو وین جمانی کنے پر امراد کوں کیا جاتا ہے؟ جواب

جمیں حوفی علم ہے کہ یہ سوال مرف اسلام کی آفاقیت کو محدود کرنے کی غرض سے اچھالا جاتا ہے اور چند روز تمل ایک معروف رسالے میں ای سوال کو عجب آب و تاب کے ساتھ نقل کیا گیا اور اس کی سرخی یہ قائم کی گئی:

"آوهی رات کے سورج نے اسلام کے لئے خطرات پیدا کردیے۔"

ذکورہ سرخی کے بعد کالم نگار نے یوں "کوہر فشانی" کی اسلام کے فرائض و اعمال کو اہمیت

"آگر آپ پاک اعتقاد مسلمان ہیں اور آپ اسلام کے فرائض و اعمال کو اہمیت

دیتے ہیں تو پھر دعا کریں کہ آپ کو کبی ماہ رمضان ہیں فن لینڈ یا قطب کے کسی
قری ملک میں نہ جانا بڑے کو تکہ آپ جانتے ہیں کہ ماہ اگست میں وہاں سورج
غروب تی جمیں ہوتا اور ای سوال نے ازہر یو ندرش کے غد ہی اسکالروں کو پریشان

پھے سلمان تخلف وجوہات سے فن لینڈ کئے اور وہاں کی آب و ہوا سے متاثر ہوئے آوہ سلمان تخلف وجوہات سے فن لینڈ کئے اور وہاں کی آب و ہوا سے متاثر ہوئے آوہ س وہیں کے ہورہ جبکہ اس ملک میں ماہ اگست میں سورج غروب ہی نہیں ایک ہوتا اور آگر غروب ہوتا ہی ہے آو مرف اتی ویر کے لئے ہوتا ہے جس میں ایک فض اتھی طرح سے کھانا ہی نہیں کھاسکا۔ اب وہاں کے سلمانوں کے لئے دو مسلوں نے پریشانی پیدا کردی ہے کہ آیا وہ پورا ممینہ ردنہ رکھیں اور پورے مینے تک مسلوں نے پریشانی بیدا کردی ہے کہ آیا وہ پورا ممینہ ردنہ در کھیں اور پورے مینے تک کھے نہ کھائیں بیشک (جو کہ ناممکن ہے) اور آگر وہ روزہ نہ رکھیں تو اپنے ایک مقدس ترین اسلامی فریعنہ سے محروم رہتے ہیں۔

چنانچہ فن لینڈ کے مسلمانوں نے (سی المذہب ہونے کے ناطے) الازہر یونورٹ کے علاء سے رابطہ کیالیکن تاحال وہ جواب سے محروم ہیں۔" در ہے پر ہے تو وہاں سال کے ٣٦٥ دنوں کی جائے ایک دن اور آیک رات نمودار ہوئے۔ بین ہارا محمل سال وہاں کے ایک دن کے مساوی ہے۔ مگر قطب شالی کیلئے ہے۔ میں درست نہیں ہے کہ وہاں کا دن اور وہاں کی رات پورے چھ ماہ کی ہوتی ہے۔

قطب شالی کا دن چھ ماہ اور کئی دنوں کا ہوتا ہے جبکہ وہاں کی رات چھ ماہ سے پھر دن کم کی ہوتی ہے اور جس وقت قطب شالی میں دن ہوتا ہے تو اس وقت قطب جنونی میں بخولی میں رات ہوتی ہے تو قطب جنونی میں دن ہوتا ہے۔

کرہ ارض کے وہ تمام نقاط جو مدار سے ۲۱۲ درجہ سے لے کر ۹۰ در بجہ تک واقع ہیں انہیں قطبی ممالک کہا جاتا ہے۔ قطب جنوبی اور قطب شالی کے قریب انسانی آبادی انتائی کم ہے۔ فن لینڈ، سویڈن، ناروے اور روس کے بعض علاقے قطبی طلقے میں واقع ہیں۔

چند سال سے سائعد انوں کی مجھ جماعتیں سائنسی مطالعہ کے لئے شالی اور جنونی قطب پر جانے کئی ہیں اور وہ وہاں چند دن قیام کرتے ہیں۔

اس سے انکار نمیں کیا جاسکا کہ اگر اس علاقے میں ایک ہمی محض کوں نہ رہتا ہویا مختصر قیام کے لئے وہاں جاتا ہو تو ہمی اسلای قوانین اس پر لاگو ہوتے ہیں کو تکہ اسلام ایک مخصوص خطے کا وین نمیں ہے۔ (اسلام غداکا آفاتی دین ہے اس می صرف مناطق معتدل ہی نمیں بلعہ قطبی ممالک کے افرا دکے لئے بھی عبادت کے قوانین موجود ہیں۔)

کرہ ارض کے وہ نقاط جو مدار سے ۵ / ۲۲ در ہے کی پر واقع ہیں ان میں دن رات کا دورانیہ چوہیں گھنٹے میں کھل ہو جاتا ہے۔ البتہ یہ علیحدہ بات ہے کہ سر دیوں میں راتیں طویل اور دن چھوٹے ہوتے ہیں اور گرمیوں میں دن بوے اور راتیں عبادت كو بھى تو خطرے سے دوجار كرويا ہے۔ (گر نجائے كالم نگار كو عيسائى اور يودى ياد كون اسلام كونى تخته ع يهودى ياد كول نه رہے اور كيس ايبا تو نيس كه مضمون نگار صرف اسلام كونى تخته ع مشق منانے پر علم ہوئے ہيں؟)

جیداکہ ہم نے عرض کیا ہے کہ فقہ اسلای میں بہت مت قبل اس منظے کا تفصیلی نذکرہ کیا گیا تھا گر کالم نگار اور ان کے ہم حراج افراد کتب فقہ کے قریب آنے سے کتراتے ہیں۔ ای لئے انہوں نے یہ فیصلہ کرنیا کہ یہ منظہ دشوار اور لایخل ہے جبکہ مرحوم محقق یزدی نے عروۃ الوہی کے باب موم منظم وا میں اس کی کھل وضاحت کردی ہے۔ ہم اس کے تین نکات کی طرف اشارہ کر رہے ہیں۔

## بد مسلد بورے قطبی ممالک کا ہے

(۱) دن اور رات کا چوہیں گھنٹے سے زیادہ ہونے کا مثلہ صرف فن لینڈ اور کیا مثلہ صرف فن لینڈ اور کیئٹے سے دوہ تمام ممالک جو مدار سے ۲۲/۵ درجہ پر واقع بیں وہاں کم وہیش ہی صورت ہے۔

ساوہ الفاظ میں ہوں کہا جاسکا ہے کہ ہ ۱۹۲ اور قطب کے ۹۰ درجے کے در میان کچھ ممالک میں ہمیشہ اور کچھ میں ایک مخصوص مدت کے لئے طویل شب و روز کا سلسلہ جاری رہتا ہے اور ہم ۱۹۲۵ ورجے سے جتنا آھے چلتے جائیں تو روز و شب کی طوالت حرید ہو حتی جائے گی۔ مثلاً جب ہم فن لینڈ کے شانی حصے میں جائیں شب کی طوالت حرید ہو حتی جائے گی۔ مثلاً جب ہم فن لینڈ کے شانی حصے میں جائیں گے جو کہ ۵۰ در ج عرض شال پر واقع ہے تو وہاں ایک ون ساٹھ سے ہمی پچھے زیادہ ونوں کا ہو جائے گا اور پھر دو ماہ کی طویل رات شروع ہوگی اور جب ہم مدار کے ۲۳ در ج پر چنچیں گے تو وہاں ایک دن تین ماہ کی ہوگی۔

ای طرح سے ہم جتنا حرید آمے ہو منے جائیں مے دن رات کی طوالت میں اضافہ ہوتا جائے گا اور جب ہم قطب شالی پنچیں مے جو کہ مدار سے بورے ۹۰

ہے اور آوھی رات کے وقت سورج بہت زیادہ دور محسوس ہوتا ہے۔
اس مقام پر ہم یہ بھی واضح کرنا چاہجے ہیں کہ چوہیس گھنٹوں میں سورج کی روشنی بھی وہاں پر اللہ اور کیسال نہیں ہوتی بلعہ جب سورج افق مشرق سے سفر کرتا ہے اور روشنی پوری طرح سے بھیل جاتی ہے تو وہاں کی اصطلاح کے مطابق وہ دن ہوتا ہے اور جب سورج افتی مغرب کے قریب ہوتا ہے تو وہاں جھٹ ہے کاسا منظر پیدا ہو جاتا ہے روشنی کم ہو جاتی ہے تو اس وقت کو وہاں کے لوگ رات سے تعبیر کرتے ہیں اس طرح اس سنطقہ میں دن رات کی تقیم ہماری طرح سے نہیں ہوتی گر ہوتی ضرور ہے۔

ہماری ان معروضات سے بہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ وہاں دوپہر اور نصف شب کی پہچان اختائی آسان ہے لور اس کی پہچان کا بالکل سادہ طریقہ بہ ہے کہ ایک چھوٹی سید سی لکڑی کو زمین پر نصب کردیا جائے اور اس کے سائے کی کی پیشی کو دیکھ کر وہ پہر لور نصف شب کا نعین کیا جائے۔ لینی جس وقت اس کڑی کا سابہ کم دیکھائے وے تووہ نصف شب ہے۔

جمارے قارئین اس سوال کا یقینا حق رکھتے ہیں کہ ووپہر اور نصف شب کی تشخیص وال کے ون میں تو ممکن ہے لیکن جب اس سطقہ میں طولانی رات چھائی اسونی ہوتو اس وقت مذکورہ تشخیص کیے کی جائے گی؟

ہم اپنے قارش کو یہ بتاتے ہوئے خوشی محسوس کرتے ہیں کہ ان مناطق میں ستادوں کی حرکت بھی سورج کی حرکت کی طرح ہے۔ (طالا تکہ در حقیقت زمین حرکت کرتی ہے نہ کہ سورج یا ستارےلہ) وہ بھی گھڑی کی سوئی کی طرح سے چاروں آفاق میں گروش کرتے ہوئے دکھائی ویتے ہیں اور سورج کی طرح سے ان کی حرکت چموٹی ہوتی ہیں اور (ملائیٹیا کی طرح ہے) استوائی ممالک میں ون رات ہیشہ بارہ بارہ گفتوں کے ہوتے ہیں اور وہال موسم گرما اور موسم سرما کاکوئی خاص فرق شیں ہوتا۔ مناطق قطبی میں دو بہر اور نصف شب کی بہجان

(۲) اس مسلے کے جواب کے لئے جس کلتہ کو خصوصی اہمیت ماصل ہے وہ یہ ہے کہ قطبی مناطق جمال مورج غروب نہیں کرتا اور اصطلاحی طور پر جے آدھی رات کے مورج سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ وہاں سورج افق میں ہر وقت گروش کرتا ہوا محسوس ہوتا ہے اور چوبیس گھنٹوں میں وہ افق کا ایک دورہ عمل کر لیتا ہے وہاں زمین کی گروش بظاہر محسوس منیں ہوتی بلحہ یوں محسوس ہوتا ہے کہ مورج چکر لگارہا ہے۔ اگر آپ فن لینڈ کے اس خطے میں چلے جائیں جہاں ایک ماہ تک سورج غروب نہیں کہ تا تو آپ وہاں یہ محسوس کریں گے کہ قرص آفاب گھڑی کی سوئی کی طرح حرکت کررہا ہے اور چوہیں گھنٹے میں اس کا ایک دورہ تھل ہو جاتا ہے۔ آپ دہاں دیکھیں گے کہ سورج افق مشرق سے جنوب کی طرف، پھر جنوب سے مغرب کی طرف لور مغرب سے شال کی طرف بھر شال سے مشرق کی طرف سفر کردہا ہے۔ ندکورہ خطہ میں مسلسل سورج اگرچہ نگاہوں کے سامنے موجود رہتا ہے مکر ۲۳ گھنٹوں میں اس کا فاصلہ افق سے مرام نہیں رہتا۔ یعنی بھی زیادہ باعدی پر اور بھی کم باعدی پر و کھائی ویتا ہے۔ سورج کی حالت کی بیہ تبدیلی ۲۳/۵ درجہ محور زمنی کے مدار سے انحراف کی وجہ سے و کھائی و تی ہے اور اس صاب کے لحاظ سے جب سورج اپنے اوج کے آخری نقط پر موتا ہے تواہے وو پسر کما جاتا ہے کیونکہ اس وقت نصف النمار کے وائرے پر و کھائی ویتا ہے۔

اس لحاظ سے جب سورج ارتفاع کے کامل ترین ورجے پر و کھائی دے تو وہ دو پہر کا وقت مو تا ہے اور جب انتائی دور چلا جائے تو آوھی رات کا وقت متعور ہوتا

ا۔ البت سووج اور ستارے تھی اپنے مدار میں گردش کر رہے ہیں۔

لتے قواعد اور اصول کلی کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور ان کے تھم کے استغیار کے لئے بدیادی قواعد کا طاحظہ کرنا ضروری ہے۔

اس کی مزید توضیح یہ ہے کہ اسلام میں قواعد کی اور اصول اساس کا ایک سلسلہ موجود ہے اور جو سائل کی سلے سے طے شدہ نہ ہوں تو ایسے سائل کا تھم معلوم کرنے کے لئے اصول اساس کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور یہ قواعد و اصول اسنے وسیع ہیں کہ دنیا میں چین آنے والا ہر مسئلہ کی نہ کس طرح سے ان کے وریع ہیں کہ دنیا میں چین آنے والا ہر مسئلہ کس نہ کس طرح سے ان کے وریع ہے حل ہوسکتا ہے۔

۔ (علمی اصطلاح کے مطابق کماجا سکتاہے کہ ان میں حفر کی نوعیت حفر عقلی ہے)۔

مناطق قطی میں رہائش پذیر افراد کی عبادت کا مسئلہ بھی ای دوسری شم سے تعلق رکھتا ہے اور ان کے تھم شر کی کو اصول کی سے مستبط کرنا یوا آسان ہے اور ہم ایخ قار کین گرای پر اصول فقہ کی بھاری بھر کم اصطلاحات کا بوجھ نہیں لاونا ہا ہے اور اس کی جائے سادہ مثال کے ذریعے سے قاعدہ کلیہ کی وضاحت کرنا پند میں ہے۔

اسلام میں احکام کے تعین کے لئے عموی دضع قطع کو معیار مانا جاتا ہے۔
اب ملاحظہ فرمائیں کہ وضو میں چرہ دھونے کے متعلق یہ تھم ہے کہ چرے کو طول
میں سر کے بال اگنے کی جگہ سے لے کر ٹھوڑی تک دھویا جائے۔ اب اگر کسی شخص
کے سر کے بال عام افراد کے بالوں کے برعکس سر کے پچھلے ھے پر بی بوں توکیا وہ شخص اس تھم کے ذریعے سے پورے چرے اور سر کے انگلے ھے کو دھوئے گا؟
ایسے شخص کے ذریعے سے پورے چرے اور سر کے انگلے ھے کو دھوئے گا؟
ایسے شخص کے لئے عام افراد کو معیار تعلیم کیا جائے گا اور اس سے کما جائے گا کہ دہ اپنے سر میں سے صرف پیٹانی کا اتنا حصہ بی وھوئے جتنا کہ عام افراد

بھی کیسال نہیں ہوتی کی وقت وہ زیادہ قریب محسوس ہوتے ہیں اور کی وقت وہ بہت دور محسوس ہوتے ہیں اور کی وقت وہ بہت دور محسوس ہوتے ہیں۔ ایسے علاقے میں کی ایک ستارے کو دیکھ کر فیصلہ کرنا ہوا آسان ہے۔ جب وہ ستارہ زیادہ قریب محسوس ہو تو دہ نصف النہار کا وقت ہوتا ہے اور جب فدکورہ ستارہ بہت زیادہ دورد کھائی دے تودہ نصف شب کاوقت متصورہوتا ہے۔

اس مقام پر ہم اپنے قار کین کو یہ بھی بتانا پند کریں گے کہ جب مورج دکھائی نہیں دیتا تو اس وقت بھی کی اس ہوتی۔ دہاں بھن او قات جھٹ کے کا ساونت ہوتا ہے اور بھی کھل تاریکی چھا جاتی ہے اور جھٹ پنے کے سے وقت کو وہاں کے رہنے والے دن اور تاریکی کو شب سے تجییر کرتے ہیں۔

اس حث ہے ہم اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ مناطق قطبی میں دوپھر اور نشف شب کا وقت قدرت کی طرف ہے طے شدہ ہے اور اس کے لئے کس گھڑی اور ریٹر پو کی ضرورت نہیں ہے۔

#### حد وسط ہی معیار ہے

(٣) ندکورہ سوال کے جواب کے لئے جس آخری کلتہ کی وضاحت ضروری ہے وہ یہ ہے کہ فقہ اسلای میں ہر مسئلہ کا حل پہلے سے موجود ہے اور دنیا کا کوئی بھی مسئلہ ایسا قبیں ہے جس کا اسلای فقہ میں تھم مقرر نہ ہو۔ دوسرے الفاظ میں اسلای توانین استے جامع ہیں کہ کوئی بھی قضیہ نا قابل حل خیس ہے اور یہ ایک دعوی بی خیس بلحہ یہ ایک حقیقت ہے اور جو محض بھی فقہ اسلای سے تھوڑی بہت آشائی رکھتا ہے اسے یہ ایک دعیقت ہے اور جو محض بھی فقہ اسلای سے تھوڑی بہت آشائی رکھتا ہے اسے حولی معلوم ہے کہ فقہ میں موضوعات کی دوقشیس ہیں:

ا۔ ایسے موضوعات جن کیلئے کوئی خاص تھم موجود ہے اور اسلای مدارک میں اس کا صریحی تھم موجود ہے اور اسلای مدارک میں اس کا صریحی تھم موجود ہے۔ اس کا صریحی تھم متعین میں کیا گیا اور ان کے ایسے موضوعات جن کے لئے کوئی خاص تھم متعین میں کیا گیا اور ان کے

تو قطبی ممالک کے افراد کو بھی پندرہ گھنٹوں کا روزہ رکھنا چاہے اور اگر ماہ رمضان موسم سرما بیں ہو اور عموی ممالک بیں روزہ کا دورانیہ بارہ گھنٹے،کا ہو تو ان لوگوں کو بھی بارہ گھنٹوں کا روزہ رکھنا چاہئے اور نماز بھی اسی طریقے سے ادا کرنی چاہئے۔

آپ نے خود ملاحظہ کرلیا ہوگا کہ کالم نگار نے جس مسئلے کو "دشوار اور لا نجل" مسئلہ قرار دیا تھا وہ فقہ کے ایک قاعدے کلیے سے کس آسانی کے ساتھ حل ہوگیا لور کسی شبہ کی گنجائش نہیں رہی۔

#### نتيجه بحث

ہماری سابقہ حف سے یہ نکتہ بالکل واضح ہوگیا ہے کہ مناطق قطبی کے رہائش افراد کو ایک ماہ کے برائد دن کا روزہ رکھنے کی کوئی ضرورت نہیں اور اس طویل دن میں صرف چند رکعت نماز بھی ان کے لئے کافی نہیں ہے بلحہ انہیں مناطق معتدلہ کے نظام الاو قات کی پیروی کرنی چاہئے اور اتوار اور پیر اور ماہ و سال کا حساب کرنا چاہئے اور اس طرح طویل روزو شب کو مناطق معتدلہ کے مطابق مختلف موسمول میں تقسیم کر لینا چاہئے۔

البت فركوره ممالك بين دوپر كا تعين انتائى آسان بادر ايك كئرى نصب كرك بي انسان خولى دوپر كى تشخص كرسكتا بادر تغيير اكرم كا فرمان ب : إذا ذاكت المستمس دخل وقت الصلاكتين . "جب سورج نصف النمار ك دائره س دهل جائ تو نماذ ظهر وعمر كا وقت داخل ہو جاتا ہے۔"

اسی طرح جب ان ممالک میں سورج بہت زیادہ دور محسوس ہو تو اسے نصف شب سمجھنا چاہئے کہ اس سے آخر وقت مغرب و عشاء کا تعین ہو جاتا ہے لہ

وھوتے ہیں کیونکہ احکام کے لئے متنیٰ افراد کو معیار نہیں بہایا جاتا باعہ انسانوں کی عموی اکثریت کو معیار تشکیم کیا جاتا ہے اور اس طرح جس شخص کے سر کے بال عام انسانوں کی بہ نبیت مختف ہوں اور اس کی ساری پیشانی پر بال اگے ہوئے ہوں تو ایسے شخص کے لئے چرہ وھونے کیلئے عمومی افراد کو اپنے لئے معیار تشکیم کرنا ہوگا۔ ایسے شخص کے لئے جم ایک اور مثال دیتا چاہتے ہیں: "کر" کی مقدار ہے ہم ایک اور مثال دیتا چاہتے ہیں: "کر" کی مقدار ہے کہ اس کی لمبائی ساڑھے تین بالشت اور گرائی ساڑھے تین بالشت ہو۔ ایسے گڑھے کو "کر" کہا جاتا ہے۔

اب فرض كريں كه أيك محض كا قد وكاٹھ عام افرادكى به نبست زيادہ ہو اور اس كى بالشت عام افراد كى به نبست زيادہ ہو اور اس كى بالشت عام افراد كى بالشت معتبر ہوگى۔ لئے اس كى بالشت معتبر ہوگى۔

ورج بالا مثالوں سے متیجہ نکاتا ہے کہ متعنی افراد تھم اکثریت میں ہوتے ہیں اور تے میں اور تے ہیں ہوتے ہیں اور ان کے لئے عومی اکثریت کو ہی میزان و معیار تشکیم کیا جاتا ہے۔)

یہ ایک کلی اور عمومی قانون ہے اور یہ ایک موضوع کے ساتھ مخصوص میں یہ ایک کلی اور عمومی تنسی یہ

ہمارے فقہاء نے ای عموی قانون سے مناطق قطبی میں رہائش پذیر افراد
کیلئے استفادہ کیا ہے اور انہوں نے اپنا فتوئی دیتے ہوئے فرمایا: مناطق قطبی میں رہائش
پذیر افراد اپنی شرعی تکلیف کی ادائیگی کیلئے "مناطق معتدلہ" کو معیار مقرر کریں۔

یعنی ایسے تمام علاقوں میں رہائش پذیر افراد، جمال دن رات کا نعین عام
علاقوں سے مختلف ہے، کو چاہئے کہ اپنے روزہ و نماز کی ادائیگی کے لئے ایسے ممالک
کے نظام الاو قات سے استفادہ کریں جمال دن رات عموی نوعیت کے ہوں۔
مثلاً ماہ رمضال موسم گرما میں ہو اور عموی ممالک میں پیدرہ گھنے کا روزہ ہو

ا۔ البتہ نصف شب کا اس طرح تعین غروب و طلوع آفاب کے اوقات کے در میان سے ہوتا ہے جبکہ شرق عمد شب اس سے کچھ قبل شروع ہو جاتی ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ جب مسلمان توجوان ان کمیونسٹوں کی اس طرح کی باتیں نتے ہیں تو ان کے زہن میں ایک ہلیل می پیدا ہوتی ہے کہ آخر اسلام نے غلامی کو سند جواز کیوں عطاکی جبکہ یہ دین اللہ کا نازل کردہ ہے اور اس کی صداقت و صحت میں بھی کوئی شک نمیں اور اسلام انسانیت کی صلاح و فلاح کے لئے نازل ہوا اور زندگی کے تمام ادوار کے لئے بھی سازگار ہے۔ آخر ایسے دین سے تو غلامی کو جائز قرار دینے ک توقع سیس کی جاسکتی تھی کیونکہ اسلام نے اپنی تعلیمات کے ذریعے سے لوگوں کو یہ باور بھی کرایا ہے کہ تمام انسان ایک بی خاندان سے تعلق رکھتے ہیں اور سب کا باپ ایک ہے اور قوم و قبیلہ رنگ و نسب صرف ذریعہ تعارف ہے اور ذریعہ تعریف سیں ہے۔ اس کے باوجود اسلام نے غلامی کو اپنے نظام کا ایک حصہ کیوں ملیا اور کیا خدا کی چاہتا ہے کہ انسان میشہ آقاد غلام اور مالک و مملوک کے دو گروہوں میں مے رہیں اور كيا عادل خداكا اراده كى ب اورجس خدان "وكلفد كرمناً بنى آدم "كم كر حريم آدمیت کا اعلان کیا ہے کیا وہ اس بات پر راضی ہے کہ انسانوں کو پاجوالان کر کے بازاروں میں اس کی خرید و فروخت عمل میں لائی جائے اور آخر خدانے غلامی کو شراب اور نا کا طرح سے حرام کیوں نہ قرار دیا؟

بہیں یہ بھی یقین ہے کہ ہر مسلمان نوجوان اسلام کی حقانیت پر بورا ایمان رکھتا ہے گر حضرت ایرامیم علیہ السلام کی طرح سے اطمینان قلب کا بھی خواہش مند ہوتے اور اس مسئلہ کی وجہ سے پریشان ہونے والے جوان سے جب یہ کما جاتا ہے کہ کیا تم اسلام کی حقانیت پر ایمان نہیں رکھتے ؟

تو وہ جواب میں کتا ہے: کیوں سیں! میں اول و آخر مسلمان ہوں مگر اپنے دل کی تسکین چاہتا ہوں اور اطمینان قلب کا خواہش مند ہوں۔

عالم اسلام میں جمال ایسے صالح نوجوان موجود میں دہال ایسے جوان تھی میں

(جب سورج افق شال كا دورہ كمل كر كے افق مشرق ميں كينچ كے قريب ہو تواس وقت انسيں نماز فجر اداكرنى جائے) اس باء ير نماز بھگاند كى دو نمازوں كا دقت آغاز ادر دوسرى نمازوں كا انتائے وقت بغير كى دوسرے ذريع كے صرف آفآب كى حركت سے معلوم كيا جاسكتا ہے۔

جیا کہ عرض کیا گیا روز و شب کا تعین بھی روشن کی کی اور نیادتی ہے جو سورج کے وور ہونے اور اس طرح موج کے وور ہونے اور اس طرح طولانی راتوں میں تاریکی کی کی اور زیادتی روز و شب کی نشاندی کرتی ہے۔

# اسلام اور غلامی

(کتاب بذا کے مسئلہ ۵۸ کے زیر عنوان اسلام اور غلای کی مخضر عث موجود ہے۔ اس موضوع کی شخیل کے لئے ہم سی عالم محمد قطب معری کا مشہور مقالہ نقل کرتے ہیں۔ اس مقالے کو ہم نے ان کی ایک کتاب کے فاری ترجمہ "کتاب اسلام و نابسامانیهای روشنفکوان" سے نقل کیاہے۔ مقالہ میں ان کا تسنن عیال ہے۔)

غلامی کا مسئلہ کمیونسٹول کا بہترین ہتھیار ہے اور اس ہتھیار ہے وہ مسلمانول کی نوجوان نسل کو حمراہ کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ آگر اسلام تمام زمانول کی ضروریات کے مطابق ہوتا جیسا کہ علائے اسلام کا دعویٰ ہے تو وہ غلای کو جائز قرار نہ دیتا اور اسلام کا غلامی کو جائز قرار دیتا بذات خود اس بات کی دلیل ہے کہ اسلام آیک محدود مدت کے لئے نازل ہوا تھا اور اینا کردار اوا کرنے کے بعد اب وہ تاریخ کے شعبہ آثار قدیمہ کی چکا ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ جب مسلمان توجوان ان کمیونسٹوں کی اس طرح کی باتیں نتے ہیں تو ان کے ذہن میں ایک الچل ی پیدا ہوتی ہے کہ آخر اسلام نے غلامی کو سند جواز کیوں عطاکی جبکہ بید دین اللہ کا نازل کروہ ہے اور اس کی صداقت و صحت میں بھی کوئی شک نمیں اور اسلام انسانیت کی صلاح و فلاح کے لئے نازل ہوا اور زندگی كے تمام ادوار كے لئے بھى سازگار ہے۔ آخر ايے دين سے تو غلاى كو جائز قرار ديے ک توقع نمیں کی جاسکتی تھی کیونکہ اسلام نے اپنی تعلیمات کے ذریعے سے لوگول کو یہ باور بھی کرایا ہے کہ تمام انسان ایک بی خاندان سے تعلق رکھے ہیں اور سب کا باپ ایک ہے اور قوم و قبیلہ رنگ و نسب صرف ذریعہ تعارف ہے اور ذریعہ تعریف نسس ہے۔ اس کے باوجود اسلام نے غلامی کو اپنے نظام کا ایک حصہ کیوں بنایا اور کیا خدا کی چاہتا ہے کہ انسان ہمیشہ آقا و غلام اور مالک و مملوک کے دو گروہوں میں سے رہیں اور كيا عادل خداكا اراده كى ب اورجس خداني "وكَلَقَد كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ" كمد كر تحريم آومیت کا اعلان کیا ہے کیا وہ اس بات پر راضی ہے کہ انسانوں کو پاچولان کر کے بإزاروں میں اس کی خرید و فروخت عمل میں لائی جائے اور آخر خدانے غلامی کو شراب اور نا کی طرح سے حرام کیوں نہ قرار دیا؟

بہیں یہ بھی یقین ہے کہ ہر مسلمان نوجوان اسلام کی حقانیت پر پورا ایمان رکھتا ہے گر حضر الداجم علیہ السلام کی طرح سے اطمینان قلب کا بھی خواہش مند ہو اس مسلمہ کی وجہ سے پریشان ہونے والے جوان سے جب یہ کما جاتا ہے کہ کیا تم اسلام کی حقانیت پر ایمان نہیں رکھتے ؟

تو وہ جواب میں کتا ہے: کیوں نہیں! میں اول و آخر مسلمان ہوں مگر اپنے دل کی تسکین چاہتا ہوں اور اطمینان قلب کا خواہش مند ہوں۔

عالم اسلام میں جمال ایسے صالح نوجوان موجود ہیں وہال ایسے جوان بھی ہیں

(جب سورج افق شال کا دورہ کمل کر کے افق مشرق میں چنچے کے قریب ہو تواس وقت انہیں نماز فجر اواکرنی چاہئے) اس بناء پر نماز بھگانہ کی دو نمازوں کا وقت آغاز اور دوسری نمازوں کا انتائے وقت بغیر کسی دوسرے ذریعے کے صرف آفاب کی حرکت سے معلوم کیا جاسکتا ہے۔

جیسا کہ عرض کیا گیا روز و شب کا تعین بھی روشن کی کی اور زیادتی ہے جو سورج کے دور ہونے اور اس طرح سورج کے دور ہونے اور اس طرح طولانی راتوں میں تاریکی کی کی اور زیادتی روز و شب کی نشاندہی کرتی ہے۔

# اسلام اور غلامی

(کتاب بذا کے مسئلہ ۵۸ کے زیر عنوان اسلام اور غلای کی مختمر حث موجود ہے۔ اس موضوع کی جنیل کے لئے ہم سی عالم محمد قطب مصری کا مشہور مقالہ نقل کرتے ہیں۔ اس مقالے کو ہم نے ان کی ایک کتاب کے فاری ترجمہ "کتاب اسلام و فابسامانیہای روشنفکران" ہے نقل کیاہے۔ مقالہ میں ان کا تشن عیال ہے۔)

غلای کا مسئلہ کمیونسٹول کا بہترین ہتھیار ہے اور اس ہتھیار سے وہ مسلمانول کی نوجوان نسل کو عمراہ کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ آگر اسلام تمام زمانول کی ضروریات کے مطابق ہوتا جیسا کہ علائے اسلام کا وعویٰ ہے تو وہ غلای کو جائز قرار نہ دیتا اور اسلام کا غلای کو جائز قرار دیتا بذات خوو اس بات کی ولیل ہے کہ اسلام ایک محدود مدت کے لئے نازل ہوا تھا اور اپنا کروار اوا کرنے کے بعد اب وہ تاریخ کے شعبہ آثار قدیمہ کا حصہ بن چکا ہے۔

غلای کو سند جواز دے وی مقی کیونکہ اسلام اینے اقتصادی حالات سے جنگ کرنے کے قابل نہیں تھا۔ لہذا آج جبکہ دور غلای دنیا سے حرف غلط کی طرح سے مث چکا ہے تو ضرورت ہے کہ اسے سند جواز دینے والے ند بب کو بھی دنیا سے رخصت ہونا چاہئے کیونکہ دور جدید کی انگشتری میں اسلام کا گھینہ فٹ نہیں آتا اور دور جدید کی رہنمائی کے لئے کارل مارکس کی تعلیمات بی مفید طاحت ہو سکتی ہیں۔

ہم كميونسٹول اور ان كے بير وكارول كے ساتھ فكرى جماد كرنے سے قبل غلامى كے موضوع پر چند معروضات پيش كرنا چاہتے ہيں اور اس همن ہيں ہم غلامى كى حقیقت اور اس كى تاریخ اور جغرافیائی صدود كا تعین كریں گے اور ہم حقائق كى ترجمانى كے لئے نہ تو كميونسٹول سے خوف ذدہ ہیں اور نہ ہى الن كے كوچہ كرد بيروكارول سے ہميں كوئى خطرہ ہے۔

آج جبکہ ہم بیسویں صدی میں زندگی ہم کر رہے ہیں اگر ہم تاریخ کے جمروکوں میں سے جھانک کر ماضی بحید پر نظر ڈالیس تو ہمیں رس بھ انسان ردمہ الکبریٰ کے گلی کوچوں میں بختے ہوئے نظر آئیں گے اور اس کے ساتھ ہم یہ ہمی دکھے سیس کے کہ ان کے مالک ان سے وحثیانہ اور غیر انسانی سلوک روا رکھے ہوئے ہیں اور چیم تاریخ سے یہ خونچکال منظر دیکھنے کے بعد ہم اپنے نہ بب کی طرف ترجم آمیز نگاہوں سے دیکھنے ہیں اور جران ہو کر یہ کہتے ہیں کہ اسلام نے اس ظالمانہ نظام کو باتی کیوں رہنے دیا اور اس غیر انسانی نظام کو جڑ سے اکھاڑ کر کیوں نہ چھیکا جبکہ اسلام کا منشور عی انسانی آزادی پر مجنی تھا؟

اس وقت ہمارے ول کی گرائیوں سے ایک ہوک سی اسمنی ہے کہ اے کاش اسلام غلای کو ختم کر کے ہمارے ول کو سکون اور عقل کو مطمئن کرتا۔ بی بان! تاریخی حقائق کے سامنے کچھ دیر کے لئے رک جائے اور غلامی جن کے عقل اور عقائد کو استعار نے اپنے مسلسل پروپیگنڈے سے باہ کردیا ہے۔ تو ایسے افراد کیونکہ ہوا و ہوس کے اسر ہوتے ہیں اس لئے حقائق آشکار ہوئے بغیر سے بھی کہ دیتے ہیں کہ اسلام واقعی فرسودہ نظام ہے جو اپنی طبعی زندگی پوری کرچکا ہے۔ اب اس نظام کی جمان نو میں کوئی مخبائش باتی نہیں ہے۔ کیونسٹ اور بالخصوص کوئی علمی اساس نہ رکھنے والے دن رات لوگوں کو یہ باور کرانے میں مصروف ہیں کہ انہوں نے ایک الی حقیقت کا اوراک کرلیا ہے جو کہ تمام حقائق کی بدیاد فراہم کرتی انہوں نے ایک الی حقیقت کا اوراک کرلیا ہے جو کہ تمام حقائق کی بدیاد فراہم کرتی ہے اور یوں وہ تاری کو ماویت پرستی کے تحت پانچ ادوار میں تقسیم کرتے ہیں جن کی ترتیب کچھ یوں ہے:

- ا۔ ابتدائی اشتراکیت کا دور
  - ا۔ غلای کا دور
- ۲- فلای و آزادی کا ور میانی دور
  - ام سرمایه واری وور
- ۵۔ اشتراکیت کا دوسرا دور جس کی داختے ترین شکل کمیونزم ہے۔

اس نظام کے چیردکاروں کا خیال ہے کہ انسانی عقائد و افکار جن سے اب کک انسانی عقائد و افکار جن سے اب کک انسان آشنا ہوا ہے ہمیشہ اقتصادی حالات کے نتیج میں پیدا ہوتے ہیں اور ہر عقیدہ اور نظام آیک خاص مدت کے لئے ہوتا ہے جب وہ اپنی طبعی زندگی پوری کرلیتا ہے تو دوسرا نظام اس کی جگہ لے لیتا ہے اور سابقہ نظام تاریخ کے کائب گھر میں چلا حاتا ہے۔

کیونسٹ ہمارے نوجوان کے اذبان کو مسموم کرنے کے لئے کہتے ہیں کہ جس دور میں اسلام طلوع ہوا وہ دور غلای اور آزادی کا درمیانی دور تھا۔ اس لئے اسلامی تعلیمات بھی اپنے دور کے عین مطابق تھیں اور اس دور میں اسلام نے بھی

شر اوں سے لذت حاصل کرتے رہیں، فتق و فجور میں ڈوبے رہیں، پری پیکر حسیناؤں کے ساتھ داد عیش دینے رہیں، جشن مناتے رہیں اور اپنی راتوں کو بافکوہ انداز میں گزارتے رہیں۔

الل روما کی یہ تمام تر آسائش غلاموں کے وجود پر مخصر تھی۔ وہ اپنی وحشانہ آسائش کے لئے ان بے چاروں کا خون بھا کر لذت حاصل کرتے تھے۔

ہاری گفتگو کی کوائی قدیم مصرے ملتی ہے جس وقت وہ رومیوں کے تسلط میں تھالور ابھی اسلام نے اسے گنامگاروں کے چھل سے آزلو سیس کرایا تھا۔ اس وقت معررومیوں کے لئے ایک زر خیر محیق کی طرح تھا کہ جب بھی ان کی ہوس زور کرتی تمی تو وہ مصریوں کے مال و دولت کو تاراج کردیے تھے۔ روز اول سے علی روی استعار اس غليظ شوتراني كے ساتھ پيدا ہوا تھا اور ان كريمه آداب ورسوم كا خوكر تھا اور بی طاہر ہے کہ غلای اور منحوس محصولات کا نظام اس جفاکار استعار کا جاری کروہ تھا۔ اس طرح غلام اس وحشانہ سلوک کے ساتھ ایک حقیر تخلوق کی حیثیت رکھتے ہے۔ سلطنت روما کے حکام کو جمال زئدگی کی تمام تعتیں حاصل تھیں وہال غلام کو انسائی حقوق تک میسر ند سے اور سارا دن وہ شکے پاؤل اور شکے سر صرف معمولی سا لکوٹ باند مے ہوئے چلواتی والموب میں کمیتوں میں کام کرتے اور ان کو فرار ہونے ے روکنے کے لئے ان کے باول زنجروں سے باعد ویئے جاتے تھے۔ انہیں سارے ون کی محنت کا صلہ توت لاہوت کی صورت میں ملتا تھا۔ انہیں صرف اتی بی غذا فراہم کی جاتی جس سے دہ زعرہ رہ سکیل اور ان کے کامول میں جے رہیں۔

ان كواس لئے غذا نہيں وى جاتی تھى كہ غذا ان كاحق تما كوياوہ جانوروں اور البات كى طرح تھے جن سے فاكدہ الحليا جاتا ہے اور كام ليا جاتا ہے۔ ان پر تازيانے مرسائے جاتے اس لئے نہيں كہ دہ كى جرم كے مرسكب ہوتے تھے بلحہ إس لئے كہ

کے موضوع پر اچھی طرح سے غور کیجئے تو آپ کو اس حقیقت کا جلد عی ادراک ہو جائے گا کہ رومۃ الکبریٰ کے ایوانوں سے جو احکام غلاموں کے بارے ہیں جاری ہو کے اور ان احکام کے بتیج ہیں غلاموں سے جو وحثیانہ اور غیر انسانی سلوک روار کھا گیا تھا اسلام نے اس سلوک کو بھی بھی تشلیم نہیں کیا۔ اگر ہم سلطنت روما کے دورِ غلامی کا جائزہ لیں اور اسلامی دور ہیں غلاموں کی زندگی کا جائزہ لیں چر دونوں ادوار کا باہمی موازنہ کریں تو ہمیں دونوں ادوار ہیں دن رات کا فرق دکھائی دے گا۔

اگر آپ یہ بھی فرض کرلیں کہ اسلام نے غلاموں کو آزادی دلانے کے لئے کو فی اقدامات نہیں سکتے اس کے باوجود بھی روی غلاموں اور مسلم غلاموں میں آپ کو واضح فرق نظر آئے گا۔

سلطنت روما میں غلام کو انسان سیس سمجھا جاتا تھا اور اسے تمام انسانی حقوق سے محروم رکھا جاتا تھا اور تمام مشکل کام غلام سے کرائے جاتے تھے۔ آیئے ال کریہ جائزہ لیس کہ قدر انسانیت سے یہ محروم طبقہ کس وجہ سے اس پُر فساد مملکت میں لایا جاتا تھا اور اس کی غرض وغایت کیا تھی۔

اس سوال کا جواب بوا واضح ہے کہ خونی جنگوں اور "تمرن ساز" رومیوں کی الکر کھی کی وجہ سے ہزاروں بے گئر بار سے محر اللہ سے مر فار کو پائند سلاسل مناکر الن کے گھر بار سے محر فار کے روم میں لایا جاتا تھا۔

رومیوں کی ہے جنگیں کمی فکری پیش رفت اور آئین نو کے لئے نہ تھیں۔ ان تمام جنگوں کا مقصد صرف ہے تھا کہ رومیوں کی عیش و عشرت قائم و دائم رہ اور ان کے ناز و نعت میں کوئی فرق نہ آئے۔ ان کے جسم لباس فاخرہ سے مزین و کھائی ویں اور وہ گرم و سرو جماموں کی لذت سے مستفید ہوتے رہیں۔ سلطنت روما کے دار اول کے وستر خوان خوش ذاکفتہ کھانوں سے ہمرے رہیں اور روی شنراوے مختف فتم کی

غلطاں کر کے زمین کا پیوند کر دیتا تو تماشا ئیوں کے انتنائی سر در و انبساط کا باعث ہوتا، ان کی خوشی کی چینیں اور تحسین کی آوازیں ہوا میں بلند ہو تیں وہ ان مقابلہ کرنے والوں کے لئے ہاتھ ہلاتے جو ابھی تک اپنی جانوں سے کھیل رہے ہوتے اور ان کی تالیوں اور قبقہوں کی آوازیں فضا کو ہمر ویتی تھیں۔

یہ ان غلاموں کی خون رلا وینے والی داستان کی ایک جھلک ہے جو ان دنوں روم کی سلطنت میں عام تھی اور اس بیان کے بعد ضرورت نہیں ہے کہ قانونی غلامی کے طریقے اور بردہ فروشی کے متعلق گفتگو کی جائے۔ ان کے مالک ان سے فائدہ اشعاتے میں، ان کو تکلیف پنچانے میں، ان کو قتل کرنے میں آزاد شے حالانکہ غلام کیارہ نہ حق شکایت رکھتا تھا نہ فریاد کر سکتا تھا اور اگر کبھی وہ تکلیف کی شدت سے فریاد یا شکایت کرتا تو کوئی اس کی فریاد پر کان دھر نے والا نہ ہوتا ادر کوئی الی جگہ نہیں یا شکایت بنچا سکتا۔

تمام ممالک مثل ایران و بندوستان میں بھی حقوق انسانی کو ضائع کرنے کے سلطنت میں اور طاقت شکن کام لینے میں غلاموں سے وہی سلوک کیا جاتا تھا جو سلطنت روم میں رائج تھا اور اس میں چندال کوئی فرق نہیں تھا۔ البنة بھی بھی ان ممالک میں اس صور تحال میں کی و زیادتی کا فرق بھی دیکھا جاتا تھا۔ تب اس فساد سے پر اور تاریک وور میں اسلام آیا۔

اسلام اس لئے آیا کہ انسانیت کو اس بے خود اور حد سے بوھ جانے والے انسان سے آزاد کرائے۔ اسلام اس لئے آیا کہ آقا اور غلام دونوں کو یہ بتائے کہ تم سب ایک بی جم کے مکڑے ہو۔ اسلام اس لئے آیا کہ آدم فروشوں کو یہ بتائے کہ جس نے اپنے غلام کو قتل کیاس کو ہم قصاص میں قتل کردیں کے اور جس نے غلام کے کی عضوبدن کو ہی ہے اور جس نے غلام کے کی عضوبدن کو ہی ہے جدا کردیں

رومی رئیس اور ان کے کارندے اس مخلوق کو صف انسانیت سے خارج تصور کرتے تھے اور ان کو تکلیف پنچا کر لذت حاصل کرتے تھے۔

رات کے وقت ان کے سونے کی جگسیں متعفن اور تاریک گڑھے ہوتے سے۔ ایسے گڑھے جن میں چوہ اور ویگر حشرات الارض رہے سے اور اس سے ہوھ کر یہ کہ ان گڑھوں میں بھی پچاس پچاس آدمیوں کو ظالمانہ انداز میں زنجیر سے باندھ دیا جاتا تھا۔ اس طرح کہ دو آومیوں کے در میان گا نیوں کے دوسروں کے برابر بھی فاصلہ نہ ہوتا حالانکہ جانوروں کے در میان بھی اتنا فاصلہ رکھا جاتا ہے بلعہ رومیوں کے وحفیاک مظالم اس سے بھی زیاوہ دل خراش سے اور اس کی بہترین دلیل یہ ہے کہ قدیم روم اور اس کی بہترین دلیل یہ ہے کہ قدیم روم اور اس کے امراء کی اس وحفیاک روش کو آج جدید پورپ نے اپتالیا کہ قدیم روم ور اس کے امراء کی اس وحفیاک روش کو آج جدید پورپ نے اپتالیا ہے اور رومیوں سے دراشتا حاصل کرلیا ہے۔ چنانچہ استعاد نے اپنے حق سجھے ہوئے ہوئے درائل اور کرور قوموں کو اپنا غلام ہنار کھا ہے۔

رومیوں کے بے شرمی کے جرائم میں ایک یہ ہی ہے کہ وہ بے آسرا فلاموں کو مقابلہ کے میدانوں میں لاتے تھے، ان کے ہاتھوں میں تیز دھار والی تلواریں اور جگر شکاف نیزے پکڑاتے تھے اور خود ان میدانوں کے اطراف بیٹھ جاتے تھے۔ اداکین حکومت، صاحبان وولت اور بھی بھی خود باوشاہ بھی ان انسانیت سون اجماعات میں شرکت کرتے تھے تاکہ فیلاموں کے حقیقی مقابلے کا قریب سے مشاہدہ کریں اور دیکھیں کہ یہ حقیر مخلوق بغیر کمی حفاظتی لباس کے کس طرح ایک ووسر کے جنگ کرتی ہے اور کس طرح شمشیروں اور نیزوں کی ضربات ان کے بدنوں پر برتی ہیں اور کس طرح وہ اس میدان میں مرجانے والوں سے بے پرواہ ہو کر ایک دوسرے کے جسوں کو کھڑے کوئے کرتے ہیں۔ بلحہ جب کوئی ایک مقابلے کی دوسرے کے جسوں کو کھڑے کوئے ایک مقابلے کی دوسرے کے جسوں کو کھڑے کرتے ہیں۔ بلحہ جب کوئی ایک مقابلے کی دوسرے کے جسوں کو کھڑے کوئے آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے کے براد ح جسم کو خون میں دوسرے کے دوالا اینے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کو خون میں دوسرے کے دوسرے دیے والا اپنے مخالف پر عالب آتا اور اس کے بے روح جسم کوئی ایک دوسرے میں دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کیا کھڑا کے خون میں دوسرے کیا کھڑا کے خون میں دوسرے کے دوسرے دیا والا اپنے مخالف کی دوسرے کیا کھڑا کے خون میں دوسرے کیا کھڑا کے خون میں دوسرے کیا کھڑا کے خون میں دوسرے کے دوسرے دوسرے

احر المالك سے حاصل كى جائے كيونكه ده باب كى حيثيت ركھتا ہے۔ شادی ورشت کے متعلق اسلام نے بد پیغام دیا ہے: و مَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَنْ يُنْكِعَ المُحْصَنَٰتِ المُؤْمِنَٰتِ فَمِنْ مَّامَلَكَتْ أَيْمَانَكُمْ مِنْ فَتَيَأْتِكُمْ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِايْمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَّعْض فَانْكِحُوهُنَّ باِذْن أَهْلِهِنَّ وَٱتُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنِّتٍ غَيْرَ مُسْفِحْتٍ وَّلاَ مُتَّخِذَاتِ آخْدَان .... (النساء ٢٥) "اور جس كے پاس اس قدر مالي وسعت نميس ہے كه مومن آزاد عور توں ے نکاح کرے تو وہ مومنہ کنیز عورت سے عقد کرے۔ خدا تمہارے ایمان سے باخبر ے تم سب ایک دوسرے کا حصہ ہو۔ ان کنیروں سے ان کے اہل کی اجازت سے عقد كرو اور النيس ان كا مناسب مهر وے دور ان كنيرول سے عقد كروجو عفيفه اور ياك وامن ہوں نہ کہ تھلم کھلا زماکار ہوں اور نہ چوری چھپے ووسی کرنے والی ہوں ...." (یقینا یہ ترغیب کا بہترین اسلوب ہے کہ صاحب ایمان آزاد و کنیز میں فرق منیں کر تا اور صرف ایمان پر نگاہ کر تا ہے اور جانتا ہے کہ کنیزیں بھی آدم و حوالی اولاد ہیں اور انہیں بھی زندہ رہنے کا حق ہے۔ از مترجم)

تینیر اکرم نے فرمایا: مالک و مملوک بھائی ہیں۔

اور آپ نے یہ بھی فرنایا: اپنے زیروست افراد سے یراورانہ سلوک کرو جس
کے پاس کوئی زیروست غلام و کنیر موجود ہو تو جو دہ خود کھائے انہیں کھلائے اور جو

خود پنے وہ انہیں تھی پہننے کے لئے دے اور جو کام ان کی استطاعت سے باہر ہو اس

کے لئے انہیں مجبور نہ کرے اور مشکل کاموں میں ان کی مدد کرے۔

اس مظلوم طبقہ کی ولجوئی کے لئے پیغیر اسلام نے فرمایا: کوئی مخص بید نہ کے کہ بید میری جوان لڑکی اور جوان لڑکا ہے۔ کے کہ بید میری جوان لڑکی اور جوان لڑکا ہے۔ انہی پاک اصاحات نے ابوہر رہ جیسے ایک معمولی انسان کے وجدان کو اس

ے۔ اسلام اس لئے آیا کہ انسانوں کو ان کی ہر نوشت سے آگاہ کرے اور بلند آواز

ے اسلام نے خطاب کر کے کما: اے یم دہ فروشو! اے ناموس انسانیت کے غار گرد!

اے غلامو! اور اے غلامی کی وادی غفلت میں پڑے ہوئے لوگو! تم سب آوم کی اولاد

ہو اور آوم ای تاریک خاک سے پیدا ہوئے تھے۔ اسلام یہ بتانے کے لئے آیا کہ کی

مالک کو اپنے غلام پر مالک ہونے کی دجہ سے کوئی یر تری حاصل نہیں ہے۔ یر تری کا

معیار صرف تقویٰ اور پاکدامنی ہے۔ اسلام الل جمان کو یہ بتانے کے لئے آیا کہ کی

معیار صرف تقویٰ اور پاکدامنی ہے۔ اسلام الل جمان کو یہ بتانے کے لئے آیا کہ کی

مولی کو مجمی پر اور کی مجمی کو عرفی پر اور کی گورے کو کالے پر اور کی کالے کو

مولی کو مجمی پر اور کی خیلت نہیں ہے۔

مولی کو مقیلت نہیں ہے۔ فضیلت کا معیار قوم قبیلہ اور رنگ و نسب نہیں بلید

اسلام مردہ فروشوں کو سے بینام وینے کے لئے آیا: واعبد الله ویکنی و المتساکین و ویک تشرکوا به طینا و بالوالدین الحسان و بدی القرابی و المساکین و المساکین و المحلوذی القرابی و المساکین و المحلوذی القرابی و المحلوذی المحلوذی المحلوذی المحلوذی المحلوذی المحلوذی المحلوذی المحلوث و المحلوث ا

اسلام الل جنان كويہ بتائے آياكہ مالك و مملوك كارشتہ آقا و نوكر كا نسيں لور تحقير و حقارت پريہ رشتہ جن نسيں ہے بلحہ يه رشتہ كھائى بعدى كا ہے لور اسى لئے مالك و مملوك لور غلام و كنير اسلام كى نگاہ ميں ايك بى خاندان كے افراد بيں لور خاندانى وصدت كا اس سے يوا مجبوت اور كيا ہوسكتا ہے كہ غلام و كنيزكى شاوى كى اجازت كھى

اسلام نے غلاموں کو جو عزت و احترام ولایا اس کی کمیں مثال نہیں ملتی علی اور غلاموں سے اتنا حسن سلوک کا مظاہرہ کیا گیا کہ جب انہیں آقاکی طرف سے آزادی ملتی تو وہ آزاد ہونے پر تیار نہ ہوتے نتھے کیونکہ مسلمان غلاموں کو نہ صرف انسان بلحہ انہیں اپنے خاندان کا ایک فرد تصور کرتے تھے۔

اسلام کی شفقت و سرپرسی کی وجہ سے غلاموں نے اپنے آپ کو انسان سمجھنا شروع کیا اور انہوں نے انسانیت کا نئے سرے سے آغاز کیا۔ اسلامی قانون کے سائے میں انہیں احترام و سعادت نصیب ہوئی اور اسلام نے ان کے حقوق سے تجاوز کرنے کو ممنوع قرار دیا۔

اسلام غلاموں کے لئے کس قدر خیر سگالی اور شفقت کا جذبہ رکھتا ہے اس کا اظہار پینیبر اسلام کے اس فرمان سے ہوتا ہے کہ آپ نے غلای کی ذات سے ان کے فہنوں کو پاک کرنے اور خانواوہ کی محبت قائم کرنے کے لئے بیہ تھم وے ویا تھا کہ لوگ اپنے غلاموں کو "یاغلام" کہ کر صدانہ ویں اور کسی کنیز کو "یاامه" کہ کر نہ لوگ اپنے غلاموں کو "یاامه" کہ کر ضدانہ ویں اور کسی کنیز کو "یاامه" کہ کر نہ لیا کیں اور انہیں جب بھی صدادینی مطلوب ہو توبینا یا بیشی کہ کر پکارا جائے۔

اس محم کا مقصد صرف یی تھا کہ زیردست طبقہ کو شدید ترین احساس کمتری کے نجات عطا کی جائے اور اس کے ساتھ پیغیر اسلام نے آقاوں کو یہ ورس دیا: الله نے آئ تہیں ان کا مالک و مختار بہایا ہے آگر وہ چاہتا تو تہیں ان کی غلای میں وے سکتا تھا۔ لہذا تہیں معلوم ہونا چاہئے کہ غلای ایک علت خارجی ہے جو انسانی معاشرے پر طاری ہوئی ہے اور یہ بھی عین ممکن ہے کہ انقلاب زمانہ سے حالات کا رخ بدل جائے اور آقا غلام اور غلام آقا میں بدل جائے۔

یغیبر اکرم کی ان حکیمانہ تعلیمات کا مسلمانوں پر گرااٹر ہوا۔ اس سے غلای کلی طور پر تو ختم نہ ہوئی البتہ آقادک کا تکبر ختم ہوگیا، مالکوں کا غرور ٹوٹ گیا، وہ غلامول کے ساتھ اسلام کے حسن سلوک کے سمندرکا بد ہاکاسانمونہ ہے۔ فصل آئدہ تک وینے سے مجل ہم یہ بتانا جائے ہیں کہ اسلام سے مجل معاشرہ میں غلامول کی کوئی قدر و قیت نہیں تھی۔ اسلام کی وجہ سے انہیں صنف بعریت کا فرو شار کیا جانے لگا۔ اسلام نے یہ بتایا کہ مالک و مملوک کی روح ایک جیسی ہے جبکہ دوسری اقوام و ملل غلام کو مالک کی جنس کا فرو بھی تسلیم کرنے پر آبادہ نہیں تھیں اور وہ یہ خیال کرتی تھیں کہ غلام ایک اینا موجود ہے جے اس کے آق کی خدمت اور ذلیل ہونے کے لئے پیدا کیا گیا ہے اور اس مظلوم طبقہ میں خوتے غلای پنتہ تر کرنے کے لئے انہیں ہر وقت جسمانی اور روحانی اذبتیں وی جاتی تھیں تاکہ ان کے احساس حریت کو سروہ مناویا جائے۔ (بات بات پر ان کی کوڑوں سے پٹائی کی جاتی تھی اور سزا کے طور پر ان کے اعضاء کاف ویئے جاتے تھے، جلتے ہوئے انگارول سے ان کو واغا جاتا تھا اور بعض او قات مالک انہیں قبل بھی کر ویتے تھے۔ اس سلکدل معاشرے میں کوئی نہ تھا جو ان کی داد رسی کرتا اور کوئی نسیس تھا جو سلکدل آ قاؤل کو رحم کی تلقین کرتا اور کوئی نہ تھا جو انہیں تمثل ہونے سے بچاتا۔ غرضیکہ غلام بے چارہ ہر لحاظ ہے اپنے آقا کے رحم و کرم پر تھا۔ ازمتر جم)

اسلام نے اپنی تعلیمات سے اسے حیوانوں سے بدتر مقام سے نکال کر النانیت کا مقام دیا۔ اسفل السافلین سے نکال کر "اعلیٰ علین" کا مقام دیا۔ ہماری بیہ باتیں تصوراتی نہیں ہیں بلعہ ہماری بیہ معروضات حقائق پر مبنی ہیں۔ معصب عیمائی مورخ بھی آج اس حقیقت کو تتلیم کرتے ہیں کہ صدر لول میں ہیں۔ معصب عیمائی مورخ بھی آج اس حقیقت کو تتلیم کرتے ہیں کہ صدر لول میں

نہیں، وونوں ایک ہی نوع اور نسل سے تعلق رکھتے ہیں۔ اسلام نے اپنے حکیمانہ احکام سے غلاموں کے لئے جس آزادی کا سے غلاموں کے لئے جس آزادی کا تصور کرنا بھی دشوار تھا، اسلام نے اسے ان کے لئے سل منادیا۔ پھر اسلام نے غلاموں کو آزادی دلانے کے لئے اپنے دو قانون پیش کئے جن میں پہلے قانون کو «عِیْق" اور دوسرے کو «مکا تبت" کما جاتا ہے۔

## قانون عِتِقِ

قانون عتق سے مرادیہ ہے کہ مالک اپنے غلام کو کی شرط کے بغیر رضائے خداوندی کے حصول کے لئے آزاد کر نے ک خداوندی کے حصول کے لئے آزاد کر دے۔ اسلام نے لوگوں کو غلام آزاد کرنے ک ترغیب وی ہے اور اس کار خیر کی ابتد اپنج بر اکرم سے ہوئی۔ آپ نے اپنے بہت سے غلاموں کو یکبارگی آزاد کر دیا اور یوں آپ نے اسلام میں عام معافی کا اجرا کیا۔

آپ کے اس عمل کو و کھے کر صحابہ کرام نے بھی آپ کی پیروی کرتے ہوئے اپنے غلاموں کو آزاو کروید حضرت او بڑ نے اپنی دولت کا ایک خطیر حصہ غلاموں کی آزادی کے لئے دقف کر دیا تھا اور وہ قرایش سے ان کے غلام خرید کر کے اللہ کی داہ میں انہیں آزاد کرویتے تھے اس کے علاوہ صدر اول کے مسلمان حکمر انوں نے بیت الممال میں سے ایک رقم غلاموں کو آزادی دلانے کے لئے مختص کردی تھی۔

کی بن سعید کا بیان ہے کہ مجھے عمر بن عبدالعزیز کے زمانہ عکومت میں افریقہ کی ذکوۃ جمع کی۔ اس کے افریقہ کی ذکوۃ جمع کرتے پر مامور کیا گیا۔ میں نے افریقہ سے ذکوۃ جمع کی۔ اس کے بعد میں نے ستحقین ذکوۃ کو علاش کیا مگر مجھے پورے افریقہ میں ایک بھی مستحق ذکوۃ نہ مل سکا۔ پھر میں نے زکوۃ کی تمام رقم کو غلاموں کے لئے مخصوص کردیا اور اس رقم سے میں نے لوگوں سے ان کے غلام فرید کئے اور انہیں اللہ کی راہ میں آزاد کردیا۔ بیل بدر کے تعلیم یافتہ قیدیوں سے رسول خدا نے یہ شرط رکھی کہ وہ جگ بدر کے تعلیم یافتہ قیدیوں سے رسول خدا نے یہ شرط رکھی کہ وہ

غلاموں کو اپنی بر اور ی اور خاندان کا ایک فرد سیحضے گے اور ان کے تعلقات کی نوعیت آقا و غلام سے بدل کرباپ بیٹے کی سی موگئ۔

اسلام نے غلامول کے جسم و جان کو آقا کے ظلم و ستم سے نجات ولائی۔ اسلام کے روشن ضمیر کیفیبر نے فرمایا: جو اپنے غلام کو قتل کرے گا ہم اسے قتل کریں گے۔

آنخضرت کا بیہ حکیمانہ فرمان اس بات کی قطعی ولیل ہے کہ مالک و مملوک اصول انسانیت میں ہر لحاظ سے مساوی اور کیسال جیں اور اس گروہ کو اپنے ساتھ شامل کر لین ان کی ذندگی کی حفاظت کے لئے ضروری ہے۔ اس طرح ان کی تمام زندگی میمہ شدہ ہو جاتی ہے اس کی نسبت وہ لوگ بھی تھے جو اس قتم کا معمولی سا بھی طور طریقہ ندر کھتے تھے۔ نہ رکھتے تھے۔

یہ بات بالکل واضح ہے کہ اپنے فانوادہ میں شامل کر لینا غلاموں کے لئے

پختہ حفاظت کا ضامن تھا اور یہ حق ان کو بے حد عجیب انداز میں ملا تھا کیونکہ اب تک

ونیا کے کی قانون اور نظام میں نہ اسلام سے پہلے اور نہ اسلام کے بعد اس کی کوئی

نظیر ہے۔ کیونکہ اس آسانی قانون میں غلاموں کے لئے تمام انسانی حقوق کی مراعت

نظیر ہے۔ حق کہ بغیر تادیب کے ایک تھیٹر مارنا بھی، جو تربیت فرزند کے وائرے

کی گئی ہے۔ حتی کہ بغیر تادیب کے ایک تھیٹر مارنا بھی، جو تربیت فرزند کے وائرے

سے باہر نہیں ہے، غلام کی آزادی کا باعث ہو جاتا ہے۔

ندکورہ حقائق کے بعد ہم اگلی فعل کے عنوان پر روئے مخن کو موڑنا چاہتے ہیں۔ اسلام نے غلا مول کو ان کی زندگی کا شعور عطاکیا اور خوئے غلای کی وجہ سے ان کے سوئے ہوئے مغیر و وجدان کو بیدار کیا اور انہیں یہ بتایا کہ وہ بھی نوع انسانی کے فرد بیں اور وہ بھی معاشرے میں آبرو مندانہ مقام حاصل کرسکتے ہیں اور آزادی کی فرد بیں اور وہ بھی معاشرے میں اور انہیں یہ باور کرایا کہ آ تا بھی کی دوسری نوع کا فرد

انے احکام میں صاحب حکمت ہے۔"

ورج بالا آیت میں آپ نے یہ خدائی تھم پڑھا کہ اگر معتول کے دارث خون بھامعاف کردیں تو صرف غلام آزاد کرنے پر اکتفا کیا جائے۔

دوسرے الفاظ میں ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ اسلام وار اول کی اجازت سے خون کی قیت معاف کرنے پر آبادہ ہے لیکن غلام کی آزادی پر کوئی مصالحت نہیں کرتا اور ای مسللے میں قتل خطاکی دوسری شق یہ بیان کی گئی کہ مقتول کا تعلق تمہارے دشمن خاندان سے ہو اور وہ خون یہا لینے پر راضی نہ ہوں تو بھی غلام کو آزاد کیا جائے اور اس میں بھی یمی فلف کار فرما ہے کہ اسلام چاہتا ہے کہ ایک انسان کے قتل ہونے کی وجہ سے معاشرے کو جو نقصان پنچا ہے اس کی تلافی کی ہس یمی صورت ہے کہ دوسرے مردہ لینی غلام کو آزاد کر کے زندگی بھٹی جائے۔

آیت بالا کی تیسری شق میں میہ بتلیا گیا ہے کہ اگر معتول کا تعلق ذِی افراد سے ہو تو اس کے وار تول کو خون بہا دیا جائے اور غلام میسر نہ

مسلمانوں کے دس دس افراد کو ابتدائی لکھنا پڑھنا سکھا دیں تو انہیں آزاد کردیا جائے گا اور ان سے کوئی فدیہ نہیں لیا جائے گا۔

غلامی کی آزادی کے عمل کو مزید وسعت دینے کے لئے اللہ تعالیٰ نے چھر گناہوں کے کفارے میں غلام آزاد کرنے کی شرط عائد کی اور پیغیر اکرم لوگوں کو ترغیب دیتے تھے کہ کفارہ مخیرہ میں غلام کو آزاد کریں۔ اور یہ بات بوی واضح ہے کہ انسان اور گناہ کا تعلق بہت قدیم ہے اور گناہوں کے نتیج میں غلاموں کی آزادی کو یقینی بنایا گیا۔

ہم یمال ایک کفارہ کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور وہ یہ ہے کہ اسلام نے فل خطا (بلا ارادہ قل) کے کفارے میں دو اقدامات کا تھم دیا ہے اور قرآن مجید کے واضح لفظول ميں يہ اعلان كيا ہے : وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ اَنْ يُقْتُلَ مَوْمِنًا إِلاَّ خَطَأَ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَّ دِيَةٌ مُسكَلَّمَةٌ اِلَى اَهْلِهِ اِلاَّ اَنْ يُصَّلَّقُواْ فَاِنْ كَانَ مِنْ قُوْمٍ عَدُو ٓ لَكُمْ وَهُو مَوْمِنَّ فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُ مِيثَاقٌ فِلدَّيَّةٌ مُسَلَّمَةٌ إلى أهلِهِ وَ تَحْرِيْرُ رَقَّبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِد فصيامُ شَهْرَيْن مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا. (النماء ٩٢) "اور جوكس مومن كو محل کردے مگر غلطی سے اور جو غلطی سے قل کروب تواسے چاہئے کہ ایک مومن غلام آزاد کرے اور معتول کے وارثوں کو خون یہا ادا کرے گر یہ کہ وہ معاف كروي- پر اگر معتول كا تعلق الى قوم سے ہو جو تمهارى دسمن ہو اور قل ہونے والا مومن ہو تو صرف ایک مومن غلام آزاد کرنا ہوگا اور اگر عمل ہونے والا الی قوم کا فرو ہوجس کا تم سے معاہدہ ہے تواس کے اہل کو خون یما (ویت) دینا ہوگا اور ایک مومن غلام آزاو کرنا ہوگا اور اگر غلام نہ لیے تو دو ماہ کے مسلسل روزے رکھنا ہوں گے۔ میں اللہ کی طرف سے توبہ کا راستہ ہے اور اللہ سب کی نیتوں سے باخبر ہے اور

نلام آزاد کرنے میں ایس و پیش کرے تو غلام کو حق حاصل ہے کہ وہ قاضی کی عدالت ے رجوع کرے اور قاضی کا بھی شرعی فرض ہے کہ وہ غلام کو فورا آزاد کروے۔ اور یہ عاقابنہ قانون بھی اسلام میں اس لئے متعارف کرایا گیا کہ جو تخص القاق سے غاام بن جائے تو وہ بے چارہ اس انظار میں نہ بیٹھا رہے کہ کب مالک ہے قل خطا سرزد ہوتا ہے یا کب وہ روزہ توڑتا ہے یا کب وہ قتم توڑتا ہے اور اس کے صلے میں اے آزادی ملتی ہے کیونکہ یہ بھی تو ممکن ہے کہ ندکورہ چزول میں سے کوئی بھی امر وقوع پذیر نہ ہو اور یول بے چارہ غلام بے بسی کی زندگی بسر کرتا رہے۔ ای طرح سے یہ بھی ممکن ہے کہ مالک اپنے مخل کی وجہ سے رضاکارانہ طور پر اسے آزادی دینا پندنه کرتا ہو۔ دوسری طرف ان حالات میں حکومت اسلامی نے کوئی خلل مالک کے آرام میں ڈالنا نہیں چاہا ہے بلعہ جیسے ہی مالک و مملوک میں معاہدہ طے پاجائے گا اس کے بعد اگر غلام این مالک کے پاس کام کرنا چاہے تو وہ اجرت کا حقد ار ہو گا اور اگر وہ محسوس کرے کہ اس کا مالک اے کم اجرت دے رہا ہے تو وہ کی اور جگہ اچھی اجرت پر کام کرنے کا مجاز ہوگا اور جیسے ہی وہ معاہدہ کے مطابق رقم ادا کردے گا وہ ای وقت آزاد موجائے گا۔

کو یہ درست ہے کہ غلامی کے خلاف قانون یورپ میں چودھویں صدی میں سامنے آیا بعنی اسلام کی طرف سے جاری کردہ قانون کے سات صدی بعد لیکن ایک بردے فرق کے ساتھ جس کا اسلام کے علاوہ کسیں وجود نہیں اور وہ یہ تھا کہ آزادی دینے والوں کی توجہ فقط رضا اور تقرب خدا کی طرف مبذول کرائی گئی تھی۔ جس یا کہ ابھی ہم نے اشارہ کیا کہ قرآن مجید نے اسلامی حکومت کو بھی اس مرکا پائے بناکہ ابھی ہم نے اشارہ کیا کہ قرآن مجید نے اسلامی حکومت کو بھی اس امرکا پائے بناکہ وہ بیت المال کے زگوہ فئڈ سے غلاموں کو آزادی دلائے۔ اور اس میں حکمت یہ ہے کہ کسی غلام کو مالیک کے کسی گناہ کے گفارے میں اگر آزادی نہ مل

آئے کی صورت میں دو ماہ مسلسل روزہ رکھا جائے۔ ا

ندکورہ بالا قتل خطاکی تینوں شقوں میں غام آزاد کرنے کا تھم موجوہ ہے۔
تاریخ بتاتی ہے کہ اسلام کے اس خرد مندانہ اطالت سے بہت سے غان موں کو آزادی کی
دولت حاصل ہوئی جس کی نظیر تمام اقوام کی تاریخ میں نہ اسلام سے پہلے تھی اور نہ
یعد میں نظر آئی۔ جیسا کہ تاریخ نشاندی کرتی ہے کہ اس قیدی گروہ کی آزادی فقط
انسانی بھلائی کے لحاظ سے تھی جو مسلمانوں کے پاک ضمیر کے مرجشہ سے جوئی تھی
اور اس کا ہدف و منشاء صرف خداکی خوشنودی تھا اور پچھ نہیں۔

## قانون مكاتبت

مکاتبت مالک و مملوک کے درمیان پائی جانے والی قرارداد کو کہا جاتا ہے جب کوئی غلام میہ چاہے کہ اے آزادی ملتی چاہئے تو وہ اپنے مالک سے میہ شرط طے کر سکتا ہے کہ وہ اے آزادی وے اور آزادی کے بدلے میں وہ مالک کو ایک مخصوص رقم ادا کرے گا اس رقم کی کوئی مقدار معین نہیں ہے۔ جس مقدار پر دونوں فریق مصالحت کرلیں غلام کو وہی رقم ادا کرنی پڑے گی۔

ندکورہ رقم حاصل کرنے کے بعد مالک کو غلام پر کسی قتم کے تقرف کا حق شیں رہتا اور اے فورا آزادی دینی ضروری ہے۔ اگر کوئی مالک رقم لینے کے بعد بھی

ا ای طرح سے اسلام نے قتم توڑنے کے کفارے میں غلام کی آزادی کی شرط رکھی اور روزہ توڑنے کے کفارہ میں بھی غلام کی آزادی کی شرط رکھی گئی اور مصارف ذکوۃ میں سے ایک مصرف غلاموں کی آزادی کو قرار دیا اور اس طرح سے بزاروں غلاموں کو قید غلامی سے نجات حاصل ہوئی۔ اسلام کے عظیم القدر یخیم نے مسلمانوں کو ترفیب وی کہ غلام کی آزادی اس غلام کی آزادی بی نمیں بلعہ آزاد کر نے والے کو دورْخ کے عذاب سے بھی آزادی نصیب ہوتی ہے۔

آ مخضرت صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمان نے مسلمانوں کے دلول بی گر الر کیا اور اس سے تلاموں کے لئے آزادی کا دروازہ کھل گیا۔ (از ستر جم)

ان کی پردرش بیت المال سے ہوتی تھی جب کہ دنیا نے ان عوال کی فضیلت کو اب آکر پایا ہے اور اس طرح ویگر سود مند عوال نے ان حکیمانہ اقدام سے افزائش پائی ہے جبکہ دنیا اب تک ان سے بے خبر ہے۔ جن کے نتیج میں غلاموں نے اپنی شخصیت کو پچانا اور اپنے مالکوں کے ہاتھوں آزاد ہو کر انسانی معاشرہ میں جگہ پائی بغیر اس کے کہ اس مقصد کو پانے میں کسی اقتصادی بر ان یا سیاسی فشار کا سامنا ہو تا۔ بغیر اس کے کہ اس مقصد کو پانے میں کسی اقتصادی بر ان یا سیاسی فشار کا سامنا ہو تا۔ بغیر اس کے کہ اس مقصد کو پانے میں کسی اقتصادی بر ان واز غلاموں کو آزاد کرنے میں ان بغیرا کہ سامنا ہوا اور ان وو حکیمانہ قوانین کے منظور کرتے اور اجراء کرنے سے کیونسٹ یاوہ گویوں کے منہ پر سخت طمانچہ پڑا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ پڑا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ پڑا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلفہ مادی کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلسے مقدل کے مانے والوں کے منہ بر سخت طمانچہ برا اور اس فلسے میں برا اور اس فلسے میں برا سے میں برا اور اس فلسے میں برا اور اس برا اور اس

تمام یہودہ گوئی کرنے والے جو اب تک ہم خیال ہیں کتے ہیں کہ اسلام اقتصادی حوالوں سے جرکا حامل ہے جس کے بتیج میں طبقی طور پر مادیت وجود میں آتی ہے۔

ای طرح رسوا لوگ اب بھی گمان کرتے ہیں کہ ہر نظام حی کہ اسلام انتظادی تبدیلیوں کے ایک رشتہ سے اپنے زمانہ میں منعکس ہوتا ہے اور ہر نظام کے افکار وعقائد کا کلیے اقتصادی تبدیلیوں کے ساتھ اپنے کو سازگار کرلیتا ہے۔ بال وہ کہتے ہیں کہ کوئی نظام یہ طاقت نہیں رکھتا کہ اقتصادی تبدیلیوں پر

(کزشتہ سے پیستہ)

فِی مَسْفَیَةِ بَیْنَمَا فَاعَفْرِبَةِ أَوْ مِسْکِینَا فَاعَنْرَبَةِ لُمْ كَانَ مِنَ الْلَیْنَ امْنُوا وَتُواصَوا بَالصَّيْرِ وَتُواصَوا بِالمُعْبَرِ وَتُواصَوا بِالمُعْبَرِ وَتُواصَوا بِالمُعْبَرِ وَمُعَالَى بِ مِن الْمُعْرَحْمَةِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْمَعْمَنَةِ (البلد التا ۱۸) " کار وه کمانی پرے کول نہ گزرا اور تم کیا جاتو یہ کمانی کلانا، کی قرامت وار بیم کو، یا خاکسار مسکین کُور ہے ، ان لوگوں میں شامل ہو جاتا ہو ایمان لاے اور آنہوں نے میر اور مرحمت کی آیک وومرے کو تھیت کی۔ (ادمترج)

سے اور وہ خود اپنی قیمت اوا کرنے سے بھی قاصر ہو تو اس وقت اسلای حکومت کا فریضہ ہے کہ وہ مداخلت کرے اور ذکوۃ فنڈ سے رقم اوا کر کے اسے آزادی ولائے۔
اِنَّمَا الصَّدَفَاتُ لِلْفُقَر آءِ وَالْمَسَاكِيْنَ وَالْعَامِلِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِی الرِّقَابِ وَالْفَارِمِیْنَ وَفِی سَبِیْلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِیْلِ فَرِیْضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِیْمٌ وَفِی اللهِ وَابْنِ السَّبِیْلِ فَرِیْضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِیْمٌ حَکیْمٌ. (التوبہ ۲۰) "صد قات (و ذکوۃ) اس فقراء و مساکین اور عالمین زکوۃ اور جن حکییمٌ. (التوبہ ۲۰) "صد قات (و ذکوۃ) الله و آزادی ولانے اور قرضداروں کا قرض کی تایف قلب مطلوب ہو، اور غلاموں کو آزادی ولانے اور قرضداروں کا قرض

اتارتے اور راہ خدا اور غرمت زدہ مسافروں کے لئے میں۔ یہ اللہ کی طرف سے فریقنہ

ہے اور الله خوب جانے والا اور حکمت والا ہے۔"

اسلام نے عمل اور مکا تبت کے علیمانہ قانون کے ذریعے سے غلاموں کی آزادی کے لئے بوی خدمات سرانجام دیں اور (دور جدید کے القر اطول" کو اس سے اختلاف ہو تو کم از کم انہیں یہ تو تسلیم کرنا چاہئے کہ) غلاموں کو آزادی ولانے میں اسلام یورپ سے سات سو سال آگے ہے۔ نیز اس کی کفالت اور جمایت کی بدولت غلام حکومت کے عمدول تک پنچے۔ ا

ا۔ واضح ترین لفتول بن ہم اگر یہ کمیں تو حق جانب ہوں کے کہ اسلام بن فلای کو جواز، مالک کے مفادات کے لئے دیا کیا اور کے مفادات کے لئے نسیں دیا گیا بعد مالک سے زیادہ مملوک کو شرف انسانیت سکھانے کے لئے دیا کیا اور اس مفید اس غلامی کو باتی رکھنے بنی یہ حکمت کار فرما تھی کہ ایک وحثی انسان کی صبح تربیت کر کے اور اسے مفید شری بناکر معاشرے کے حوالے کیا جائے۔

اسلام ہر کرور اور زیردست طبقے کے لئے شفقت و محبت کے جذبات رکھتا ہے۔ قرآن جید کی سور توں بیں ایک سورة بلد بھی ہے۔ اس سورة بلد تھا لئے ہمیں یہ بتایا ہے کہ ہر انسان خواہ وہ کتا ہی حور تول بیں ایک سورة بلد بھی ہے۔ اس سورة بلد تھی دولت خرج ضرور کرتا ہے اور کوئی مخص خواہ کتنی بھی دولت خرج ضرور کرتا ہے اور کوئی مخص خواہ کتنی بھی دولت خرج کیول نہ کرے دہ قیامت کی گھاٹیول کو پار نہیں کر سکتا البتہ اگر وہ قیامت کی دشوار گزار گھاٹی کو یار کرنے جا بھی :

فَلاَ اقْدَحَمَ الْعَقَبَةُ وَمَا أَدْرَاك ماالْعَقَبَةُ فَكُ وَقَبَةٍ أَوْ إطْعَامٌ فَيْ يَوْم (بقي اكل صخري)

پورے تھیں اور اس تھم کی تاخیر کا باعث ہو کیں۔ سب سے پہلے یہ جاننا ضروری ہے اور علی کا خاتمہ جو اسلام کا حقیق مقصود تھا، بھن رعایتوں کی رو سے واقعاً دیر میں وقوع پذیر ہوا۔ اس کی دجہ یہ تھی کہ اسلام معاشر تی طور طریقوں کو ہمیشہ باقی رکھتا ہے اس طرح غلط کار گروہ کی کج رفآری اور ہوائے نفسانی اس کی ترقی میں رکاوٹ نہ بن سکیں۔ آخرکار یہ انظار اختیام کو پنچا اور "غلای ختم" کا تھم دنیا میں جاری ہوگیا۔

اس حقیقت کے اعتراف کے بعد سب سے پہلے ضروری ہے کہ جواب میں اس حرض کریں کہ :

جس زمانے میں اسلام طلوع ہوا اس زمانے میں غلای کوعیب ہی نہیں تمجھاجاتا تغالور اس وقت نه صرف عرب معاشره بلحه روی و ایرانی و مهندوستانی معاشرول میں بھی على كا رواج موجود تها بلحه بيه اقتصادى اورمعاشرتى ضرورت مجماعا تا تها كونكه اس ممنی کی نظر میں غلامول کا کاروبار کرنا شر مناک نہیں تھانہ مجھی کسی نے یہ سوچا تھا کہ ممکن ہے کہ سمی روز یہ منحوس نظام تبدیل ہوجائے۔ غرض کہ ہر جہت ہے اس کو عَلَمْ قَرَادُ وَيَمَا مِاسَ مِن تَبِدِيلِي لامًا أيك طويل عرصے اور تدريجي عمل كا محتاج تھا۔ حالا تکه ہم خوبی جاننتے ہیں کہ شراب نوشی ایک ذاتی اور فروی کام تھالیکن اس کو حرام قرار دیے میں چھرسال گزارے گئے۔ ہاں اگر چہ شراب عام اجماعات میں خود نمائی کے ایک طریقہ کے طور پر رائج تھی لیکن جاہلیت کے دور میں بھی بعض عرب نہ صرف شراب خوری سے بچت تھے بلحہ اسے وجہ فساد گردانتے تھے اور اسے باعزت لوگول کے شلیان شان نہیں تیجھتے تھے بھر بھی اس کو کافی عرصے کے بعد حرام قرار دیا گیا۔ ﴿ اس زمانے میں غلامی معاشرے اور فکر انسانی کی گرائیوں میں ہر چیز ہے

سبقت لے جائے (اور ان سے اثر پذیر نہ ہو)اس گردہ کی ولیل یہ ہے کہ 'کارل مارکس'' ہمارے خوش نام رہبر نے جسکی عقل غلطی نہیں کر سکتی ہم سے ایسا ہی کما ہے۔

حالاتکہ اسلام اور اس کی تاریخ ہیں رہی ہے کہ وہ ہرگز اپنے ذمانے کے اقتصادی نظام سے اکورہ نہیں ہوا ہے، نہ جزیرہ عرب میں، نہ تمام نقاط عالم میں، نہ علامول کی ذندگی میں اور نہ دولت لٹانے میں، نہ حاکم و محکوم کے روابط میں نہ مزدور اور آجر کے تعلقات میں، بلحہ اسلام نے اپنے نظام اقتصادی و اجتماعی کو بغیر کسی اقتصادی بخران کے کمال دور اندلیثی سے بنایا ہے اور اب بھی اس کے اکثر قوانمین تاریخی حیثیت کے حامل دور به مثال جیں۔ مثلاً اسلام نے "غلامی خم" کے فلنے کی تاریخی حیثیت کے حامل اور بے مثال جیں۔ مثلاً اسلام نے "غلامی خم" کے فلنے کی پیدائش سے سات صدیاں قبل اپنا وظیفہ انجام دیا تھا جس کے آثار ابھی تک موجود ہیں۔

# ايك سوال

اس مقام پر ایک سوال پیدا ہوتا ہے جو ہیشہ افکار و وجدان ہو کو جر ان کرتا ہے اور وہ بید کہ جب اسلام زیروست طبقہ کے لئے رخم کے استے جذبات رکھتا ہے اور وہ بید کہ جب اسلام زیروست طبقہ کے لئے رخم کے استے جذبات رکھتا ہے اور وہ غلاموں کو آزاوی وینے کا بھی شدید خواہش مند ہے تو آخر اس نے واضح الفاظ میں غلامی کو حرام کیوں نہ قرار دیا کہ ایبا قدم اٹھانے سے عالم انسانیت کی ایک بے مثال خدمت انجام وی جاسکتی تھی اور اس طرح خود کو و نیاوی نظاموں میں کامل ترین نظام کے طور پر منولیا جاسکتا تھا اور پھر کسی کو اس سلسلے میں گفتگو کی جرائت نہ ہوتی۔

واقعا جالور شائستہ ہوتا اگر خداجو فرزندان آدم کو محترم قرار ویتا ہے اور اپنی تمام مخلوقات میں انہیں مقدم شار کرتا ہے۔ ایبا تھم صادر فرما دیتا۔

ہم قبل اس کے کہ خود کو اس سوال کا جواب دینے پر آمادہ کریں بہتر ہے کہ ان معاشرتی اور سای حقیقتوں کو آشکار کریں جو غلامی کے موضوع کا احاط کے

زیادہ مضبوطی سے جڑ کر چکی تھی۔ یہاں تک کہ کوئی اسے شر مناک نہیں سجھتا تھا

آیا تھا۔ اس لئے آیا تھا کہ ہر طرح سے جمر کرنے والے اور فساد کھیلانے والے انسان کو انسان سے اعلیٰ ترین مقام تک پنچائے حتیٰ کہ بطور نمونہ بعض افراد (اعلیٰ مدارج طے کرتے ہوئے) حد اعجاز کو پنج گئے اور ابیا مقام حاصل کیا کہ تاریخ میں کمی نظام کے پیروکاروں کو وہ مقام حاصل نہ ہو سکا۔

اس کے باوجود اسلام اس پر مامور نہ تھا کہ تمام افراد کو تہذیب اظاق میں اس مقام تک پنچاوے کیو تکہ اگر خدا چاہتا تو روز اول سے بھر کو فرشتہ بناکر خلق کرتا اور فرشتوں کی ذمہ واریاں اس پر ڈال وی جا تیں جو ہر گز خطا نہیں کرتے ہیں اور جو الواد خا اچھے کام کرنے پر مامور ہیں لیکن وہ جو انسان کا پیدا کرنے والا ہے اور اس کی صلاحیت سے واقف ہے بہر جانتا ہے کہ پرورش انسان کے لئے کس حد تک کوشش ملاحیت سے واقف ہے بہر جانتا ہے کہ پرورش انسان کے لئے کس حد تک کوشش

بر حال یہ افتار اسلام کے لئے کائی ہے کہ اس نے غلاموں کی آزادی کی تحریک خود اپنی قلمرد بیں ووسروں کے اس کے فوائد سے آگاہ ہونے سے سات سو سال پہلے شروع کی اور اس عاقلانہ اقدام سے غلامی کی تمام جڑوں کو بزیرہ عرب سے کاف دیلہ اگر دنیا کے تمام مقامات میں دیگر منابع غلای کی پردرش میں مشغول نہ ہوتے تو کبی بہتر ہوتا کہ ستیقبل قریب میں عالم اسلام میں غلامی کے باطل ہونے کا رسمی اعلان کردیا جاتہ لیکن اس وجہ سے اس زمانے میں دنیا میں غلامی کے خاتے کا اعلان قمیں کیا جاسکا تھا کہ صرف عالم اسلام اس سے مخصوص نہ تھا باعہ اس کے دشمن بھی جو اعاطہ و اسلام سے بہر تھے ای خصوصیت کے حامل تھے۔

ہم اس کے بعد کچھ تفسیل سے اس سلسلے میں گفتگو کرنا چاہتے ہیں۔

ال ہمیں علم ہے کہ آزاوی کھی آسانی سے ہاتھ نہیں آتی باعد ہمیشہ جر کرنے سے حاصل ہوتی ہے اور یہ بھی ہمیں پیش نظر رکھنا چاہئے کہ غلام کو آزاد کرنے کے سے حاصل ہوتی ہے اور یہ بھی ہمیں پیش نظر رکھنا چاہئے کہ غلام کو آزاد کرنے کے

جیما کہ ابھی میان کیا گیا اور ہر جت سے غلای کو ممنوع قرار دینے کے لئے تینبر اسلام کو جس وقت کی ضرورت تھی وہ میسر نہ تھا اس لئے کہ آپ کی زندگی مخفر تھی جو وحی کی تر تیب بیں گزر رہی تھی اور آنجاب ہیشہ قوانین کی تنظیم اور احکام کی تھر آنج میں مشخول رہے تھے اور فرصت کے لحات آپ کو میسر نہ تھے۔

دوسری طرف خدائے توی اپنی مخلوقات سے زیادہ واقف ہے اور ان کی محلائی کو بہتر جانتا ہے۔ اگر وہ جانتا کہ شراب کو حرام قرار دینے کے لئے ایک عظم کافی ہے تو بقینا جلد از جلد اسے جاری کرتا اور چند سال سک کے رکنا اس طرح پروردگار مربان اگر جانتا کہ غلای کی ممانعت کے لئے ایک عظم کافی ہے تو ہر گز اس کے جاری کرنے میں مضاکقہ نہ کرتا۔

جو کھھ کما گیا اس میں شبہ نہیں ہونا چاہئے کہ اسلام عالم انسانیت کے فائدے کے لئے سازگار ہے اور وہ انسان کی کمال فائدے کے لئے سازگار ہے اور وہ انسان کی کمال اور بقا کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اسلام تمام جزوی مسائل میں تفصیلی قوانین مرتب کرتا ہے کوئکہ یہ تمام قوانین ان تمام مواقع اور موارد میں لازم ہیں جن میں کبھی تبدیلی واقع نہیں ہوئی۔

لیکن جو موارد بیشہ تبدیل ہوتے رہتے ہیں وہاں اسلام نے یہ ایک اصول کی مقرر کردیا ہے کہ انسان اپنی زندگی گزارنے میں تمام اصول پیش نظر رکھے۔
اسلام مسلہ غلای میں بھی ای طریقہ پرکار، رہا غلاموں کی آزادی کے لئے اس نے عاقانہ قوانین کا اجراء کیا جن میں اس قدیم مشکل سے نگلتے کے لئے قریب ترین راہ جے عالم انسانیت برداشت کرسکے بتادی تاکہ بہتر مورد پر پہنچا جاسکے لور انسان فروشی کی ممانعت کا قانون جاری نہیں کیا۔ سب پر واضح ہے کہ اسلام انسانی طبیعتوں کے بدلنے کے لئے نازل نہیں ہوا تھا باعد انسانی فطرت و طبیعت کو ممذب بنانے کے لئے بدلے

الملاق کے ساتھ انہوں نے عبورہت کابار اٹھایا۔ اس لئے کہ اطاعت و فرمانبرداری ان کی سرشت میں آخری مکنہ حد تک جڑ پکڑ پکی تھی اور اس کے مقابل ہر طرح سے احساس ذمہ واری اور زندگی کی زحتوں کی ہرداشت ان کے اس کا روگ نہیں تھا۔ آپ آسانی ہے و کچھ سکتے ہیں کہ گوکہ غلام جس وقت اپنے آقا کی طرف ہے دخوار اور طاقت فرساکا موں کی انجام دبی پر مامور ہوتا ہے تو وہ بغیر کسی احساس ناراحتی کے ان کا موں کو اچھے طریقے پر انجام دبتا ہے کیونکہ وہ سوائے احساس اطاعت و فرمانیرداری کے اپنی سرشت میں اور پکھ نہیں پاتا۔ لیکن آگر کی غلام، کی طاقتور انسان جب فود کے اپنی سرشت میں اور پکھ نہیں پاتا۔ لیکن آگر کی غلام، کی طاقتور انسان جب فود فرماوی جاتا ہے تو کوئی کام اس طرح انجام نہیں دبتا۔ حالانکہ وہ اس کے لئے انواں فرمہ ور ہوتا ہے اور اس کی فکر حالات کو سیجھے رہ جاتی ہے بعد اس لئے کہ اس کا خم ان کاموں کے لئے ناقواں اس کا نفس بھی حکم کے بغیر کام پر آمادہ نہیں ہوتا اور حکم پائے بغیر وہ اس قابل نہیں اس کا نفس بھی حکم کے بغیر کام پر آمادہ نہیں ہوتا اور حکم پائے بغیر وہ اس قابل نہیں اس کا نفس بھی حکم کے بغیر کام پر آمادہ نہیں ہوتا اور حکم پائے بغیر وہ اس قابل نہیں ہوتا کہ ذمہ وار یوں کی مشکلات اور زندگی کی سختیوں کو خود سے جھیل لے۔

کو تکہ تھم کا مانا اور اپنے علاوہ کی دوسرے کی پیروی اور فکر طقہ بچوشی اس کی بیروی اور فکر طقہ بچوشی اس کی بعر یہ گئی گرائیوں پر تسلط جمائے ہوئے ہے اور جب تھم اور تھم دینے والا اس کے سر پر نمیس ہوتے تو ذمہ واری کے موہوم خطرات اسکی نظر میں مجسم ہوجائے ہیں اور بے بیاد مشکلات اسکے ضمیر کو مشکل میں جٹا کر دیتی ہیں۔ اس لئے وہ کم ہمتی کا شکار رہتا ہے۔ شکار رہتا ہے۔ خطرات کا سامنا نمیس کریا تا اور فرائش کی اوائی کی اور قر ہمنی غلامی جسمانی آزادی اور قر ہمنی غلامی

اگر آپ وہنی غلامی کو طاحظہ کرنا چاہتے ہوں تو اکثر نو آزاد شدہ مشرقی ممالک پر نگاہ ڈالیں۔ آپ دیکھیں سے کہ تاریخی امیت رکھنے والا یہ طک بطاہر آزاد ہے لیکن پلید استعار کی صدیوں کی غلامی کا اثر آج

لئے ایک معمولی فرمان کو جاری کر دینا کافی نمیں ہوتا۔ اس بات کا بہترین تجربہ امریکیوں کو ہوچکا ہے جب غلاموں کو آزاد کردینے کے لئے ''ایراہم لئکن'' نے اپنے تلم سے فرمان جاری کیا۔ گوکہ لئکن کے فرمان کے جاری ہونے سے وہ بظاہر آزاد ہوگئے لیکن ان جس یہ حوصلہ نہ تھا کہ ابنی آزادی کی حفاظت کر سکیں اور اس کا انجام یہ ہوگئے لیکن ان جس یہ حوصلہ نہ تھا کہ ابنی آزادی کی حفاظت کر سکیں اور اس کا انجام یہ ہوا کہ وہ اپنے مالکان کی طرف گئے کہ وہ دوبارہ ان کو اپنی غلامی میں قبول کرلیں اور عملاً غلامی کا نقاضہ کیا۔ یہ اِس لئے کہ آزادی ان کے ضمیر میں داخل نمیں ہوئی تھی۔ مگر یہ کہ وہ وہ اقعا آزاد ہوتے اور ہر جست سے احساس آزادی پر مائل ہوتے۔ ل

ساری حقیقوں اور قانون فطرت کو پیش نظر رکھا جائے تو قطعاً مشکل نمیں ہے کو نکہ انسانی زندگی ایک سادہ اور بے رنگ خصلت ہے اور رسوم و رواج کے عوامل اس بالے کا باعث ہوتے ہیں کہ وجدان و افکار اور بحر کے اندرونی احساسات ان سے متاثر ہوں۔ اس وجہ سے ایسا ہے کہ غلام کی شخصیت اور جستی ایک آزاد انسان کی شخصیت اور جستی ایک آزاد انسان کی شخصیت اور جستی سے بادہ اور جستی سے بہت بوا فرق رکھتی ہے۔ اس لئے نمیں کہ غلام کوئی اور جس ہے بائد اس نقطء نظر سے کہ ان کی زندگی غلامی کے اثر سے اس طرح گزری کہ دہ خود کو نہ کہ چیان سکے ان کے افکار و وجدان نے صرف بعدگی کے طور طریقوں کو اپنایا اور پست

لنکن کے اعلان آزادی کے واقعہ سے فامت ہوتا ہے کہ غلامی کو ختم کرنا لور بات ہے لیکن غلام سے احساس غلامی کا بٹانا اور بات ہے۔ اور غالبًا اسلام کی کی منشا ہوگی کہ پہلے انسیں خود اعتادی دی جائے اور جب ان میں کمل طور پر خود اعتادی پیدا ہو جائے تو پھر غلامی کے خاتمہ کا اعلان کردیا جائے۔

ہم یہ بلت وقوق سے کہتے ہیں کہ اگر چند خار فی عوامل نہ ہوتے تو غلای کے خاتمہ کا اعلان امریکہ کی جائے کسی اسلامی ریاست سے ہوتا۔ (از مترجم)

۳. r

اس کی گرون میں بڑا ہوا ہے۔

اليا نيس ہے كه وہ جيشه اس ذات من برا رہے بلعه زندگى كى حقيقوں كو سمجم لینے اور ذاتی ہمت پر بھر وسہ کرنے کے بعد آزادی اور اپنی فخصیت کی حفاظت كرسكا بـ ورخت كى اس شاخ ك ماندجو بادحواوث كى سختول سے توث جاتا ہے اور صرف تنا کھڑارہ جاتا ہے جس کا ایک سراز ٹین ٹی موجود رہتاہے جو زمانہ گزرنے کے ساتھ بار آور ہوتا ہے اور آخر کار ووبارہ تنومند ورخت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ جارے ودستوں پر روش ہے کہ روحانی کسالت کا علاج ہر گزشی حکومت کے فرمان جاری کرنے پر موقوف نیس ہے باعد نے افکار کے ضمیر میں واخل کرنے اور ان ک یدورش کرنے میں مضرب تاکہ غلام کی سرشت کی اس بساری کا مداوا ہوسکے۔ اسلام غلاموں کو الی آزادی نہیں دیتا جابتا تھا جال صرف ان کے جم آزاد ہوں اور ذہن غلام ہول اسلام نے جسمانی آزادی سے قبل محبت و الفت سے ان کی ول ملکتی کا مداوا کیا اور ان کے ٹوٹے ہوئے ولوں کو محبت و بیار سے جوڑا اور ان میں خود اعتمادی پیدا کی اور انسیں رہ یقین دلایا کہ وہ بھی ہر لحاظ سے دوسرے انہانوں کے برائد ہیں بلعہ انہیں یہ باور بھی کرنیا کہ اگر وہ اپنی خواہیدہ صلاحیتوں کو مروع کار لائمی تو آزاد انسانون پر حکومت بھی کر سکتے ہیں۔

سب جانتے ہیں کہ اسلام نے غلاموں کو بلند کرداری اور اعتبار بحریت میں اعجاز کی حد کک پہنچلیا جیسا کہ آیات قرآنی اور اسلام کے آزاوی حضے والے پیغیر کی اعادیث کی روشنی میں ذکر کیا گیا۔ آیے اب اس قانون کے واقعی اجراء کے بارے میں مفتلو کرس:

اسلام نے زیروست اور محروم طبقہ کو احساس کمٹری سے نجات والانے کے لئے کئی عملی اقدالات کئے۔ رسول اللہ نے بزرگان عرب اور غلاموں میں کھائی جارہ

الل معر کے ذہن میں موجود ہے۔ وہ ذہنی طور پر اس وقت بھی غلام ہیں۔ کسی الل معر کے ذہن میں موجود ہے۔ وہ ذہنی مالک کے مثیر دل سے مثورہ حاصل نہ کیا جائے تو حکومت اس پر عمل نہیں کرتی۔ لہ

اس طرح الل فكرولت كے ان آفاركواس سرزين من اكثر معطل شده امور میں خوبی ملاحظہ کر سکتے ہیں اور اسکی بدیادی دجہ صرف موہوم خطرات کا سامنا کرنے کا خوف ہے۔ یال کک کہ حکومتیں ردال مسلکتی امور میں بغیر اگریزی یا امریکی مشیروں کے مطوروں کے کوئی عملی قدم نہیں افھاسکتیں کیو تکہ یے حکومتیں گمان کرتی ہیں کہ جب تک میرونی ماہرین کی محرانی نہیں ہوگی ان کے کا عد مع اس موجم کو نہیں اٹھا سکیں ہے۔ اس طرح اس خطرناک فکرنے حکومت کے کارکنان کو جکڑر کھا ہے۔ اور ان کو نان جویں کا محتاج ما دیا ہے۔ ان میں سے کوئی ایک بھی بغیر میر ونی محرانوں کی اجازت و منشا کے خود کو کسی کام کے کرئے پر قادر نہیں یا تا۔ اس لئے نہیں کہ وہ اس ك كرفے سے عاجز بيں بلحہ اس لئے كہ احماس ذمہ دارى اور اى طرح احماس آزادی ان میں خم ہو چکا ہے اور غلای ادر سر جھانے کی عاد تیں ان میں مضبوط ہو چکی ہیں۔ در حقیقت وہ آزاد نہیں ہیں باعد آزادی کے لباس میں غلام ہیں اور یہ سب روح کی مشکل اور احساس حقارت ہے جو غلام کو تھلی غلای کی ذلت میں رکھے ہوئے ہے۔ ید داشتے ہے کہ خود کو پست اور حقیر گردانا، غلام کی ذاتی مغت نہیں ہے بلحد اس کی آلودہ زندگی اور میرونی عوامل کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے کہ طوق اطاعت

ا۔ بات یہ ہے کہ اللہ نے اہل معر کو عمل اور ذہن ہے آوادا ہے اور وہ کی ہی بات میں اہل مغرب ہے کم مہیں ہیں لیک طویل عرصے تک خلام دینے کی وجہ سے ان میں خود اعتادی کا فقد ان میں مغرب ہے کم مہیں ہیں لیکن ایک طویل عرصے تک خلام دینے کی وجہ سے ان میں خود اعتادی پیدا نہ ہوگا ہی وقت تک وہ اینے فیطے آزادانہ طور پر کرنے کے قابل نہیں ہول کے اور حالات کی د فار سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ آگر کی مغرفی مثیر موجود رہے تو اس ملک کے ذہنی افلاس میں حرید اضافہ ہوتا رہے گا اور یہ ملک تمام ضروریات کے لئے مغرب کا دست محرین کر رہ جائے گا۔ (ادحر جم)

ما محتی می دیا۔ (آپ زید کے فرزند اسامہ سے بھی بے حد محبت فرماتے تھے اور) ایک غزوه من جب زيدٌ كو امير لشكر مقرر كيا تو فرمايا: ألدزيد شهيد موجائ تو اسكايينا اسامه امير لفكر موكا له اس طرح اسلام كى باعظمت فوج غلام اور غلام زاده كى زير كمان ہو گئ تاکہ ونیا والول کے سامنے غلامول کی آزادی اور عزت کا اعلیٰ رین نمونہ ظاہر کیا جا سکے۔ اس صورت میں کہ صاحبان عظمت صحلبہ کرام جو سب صاحبان رتبہ عالی تھ، اس فوج میں زید کی زیر کمان تھے۔ اس طرح اسلام کے ہوشمند پیفیر نے اس عکیمانہ کردار کی بدولت نہ صرف غلاموں کوانسانوں کے مسلوی قرار دیا باعد آزادلوگوں ر حکومت اور سرداری بھی عطاکی اور میر گردہ جو صف انسانیت سے خارج سمجھا جاتاتھا اس کو اع بدر کیا کہ تمام ملت اسلای بلحد تمام عالم سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: "لو گو اکان کھول کراس حقیقت کو من لواگر سیاہ چرے والا عبثی غلام بھی تمهارا تحمران مو توجب تک وہ احکام خداکی مخالفت نه کرے اسکی اطاعت کرتے رہنا۔" حضرت ویغبر اکرم نے غلاموں کو مقام بادشائی عطاکیا اور کی وجہ ہے کہ حضرت عمر نے اپنی وفات سے پہلے شور کی کی تھکیل کے وقت کما تھا: "أكر لوحذيفة كاغلام سالم زنده موتا تومن اس ابنا جانشين مقرر كرديتك" اسلام نے غلاموں کو کتنا برا مقام عطا کیا۔ اس کا اندازہ اس بات سے لگائیں ا۔ اس مقام پر فاضل مؤلف کو اہمتیاہ ہوا ہے۔ غروہ موجہ کے وقت آنخضرت نے اوشاد فرملیا تھا: اگر زید شهید ہو جائے کو جعفر بن الی طالب سالار ہوگا اور اگر دہ شہید ہوجائے تو عبداللہ بن رواحة سالار نظر ہوگا اور آگر وہ بھی شہید ہو جائے تو مسلمان اینے سالار کا خود تل انتخاب کریں گے۔ چانچہ ایا تی ہوا۔ حفرت زیر کی شمادت کے بعد حفرت جعفر بن الی طالب نے اسلام برجم کوبلد کیالور جب دہ بازد کٹا کر شہید ہوئے تو حضرت عبداللہ بن رواحہ نے علم اسلام اٹھلالور جب وہ بھی شہید ہوگئے تو فوج نے خالدین ولیڈ کو اپتا امیر مقرر کیا۔ اس جنگ میں اسامہ بن زیڈ موجود نہیں تھے۔ البتہ حضور اکرم نے اینے آخری دفت میں اسامہ بن زید کو تشکر اسلام کا سالار بناکر تمام سر کدہ

قائم کیا۔ آپ نے حبثی غلام بلال بن ریاح کو خالد بن رو یکد کا کھائی بہایا اور اپنے غلام زید کو ایک کھائی بہایا اور اپنے غلام زید کو اپنے محترم چھا مخرہ بن عبدالمطلب کا بھائی بہایا اور خارجہ بن زید کو حضرت او برا کا کھائی بہایا اور مواخات کا بحد هن راوطہ ء خون اور قرارت کی بائند اتا مضوط تھا کہ میراث میں بھی انہیں ایک دوسرے کا وارث مقرر کیا گیا۔

اسلام کے روشن ضمیر پیغیر نے صرف ای پر ہی اکتفا نہیں کیا باتھ اس سے بھی بوا انقلافی اقدام کیا۔ آپؓ نے اپنی پھو بھی کی لڑکی زین کا نکاح اپنے غلام زید سے کردیا۔

واضح رہے کہ شادی کا مسلہ زوجین کے لئے حساس مسلہ ہوتا ہے خاص طور پر عورت اس کی حساسیت سے زیادہ متاثر ہوتی ہے کیونکہ عورت اپنے ہے بالا شخص کے ساتھ فکاح کو اپنے لئے فخر سمجھتی ہے لیکن اپنے سے بست شخص سے فکاح کرنے پر عورت کی قیمت آبادہ نہیں ہوتی اور اگر کمیں ایبا ہوجائے تو عورت ایسے شوہر کو اپنے لئے نگ و عار سمجھتی ہے اور ایسے شوہر کے متعلق اس کا نظریہ یہ ہوتا ہے کہ اس نے میری ذاتی عزت کو بھی کم کردیا ہے۔

حفرت رسول اکرم اس مسئلے کی حساسیت سے آگاہ تھے لیکن حضور اکرم اس ذریعے سے فلاموں کی ذہنی حالت کو لیستی سے نکال کر عام افراد کے برائد لانا چاہجے تھے اور انہیں بی ہتانا چاہتے تھے کہ خدانے انہیں ذلت و رسوائی کے لئے پیدا نہیں کیا وہ بھی اس محاشرے کے افراد ہیں اور عزت و تحریم میں وہ کی سے کم نہیں ہیں اور وہ ایک آزاد عورت کے کفو بلنے کے بھی قابل ہیں۔

قار کین کرام! پنیراکرم نے صرف زید کورشہ دینے پری اکتفانیس کیاباریہ آپ نے مقام بعد گی و اس طور بلند فرمایا کہ آقا اپنے غلاموں پر رشک کرنے گئے۔ آپ نے نیڈ کو بہت سے سرلیا کا امیر بنایا اور آزاد قرایش اور غیر قرایش افراد کو ان کی

افراد کو (موائے علی علیہ السلام کے) ان کی ما حجی میں دے دیا تھا۔ (عرض مترجم)

غلامول کی آزادی پر رغبت دلائی۔ لیکن حقیقاً یہ عموی آبادگی اور تربیت الی تھی کہ غلامول نے افوی سیجھ لیا کہ انہیں بھی اپنے آقاؤل کی مانند نعمت آزادی سے مستفید مونا چاہئے۔

ان عاقلانہ اقدامات کا متیجہ تھا کہ ردز بروز غلاموں کو زیادہ سے زیادہ آزاد کیا جارہا تھا، ان کی آزاوی طلب کرنے کو قبول کیا جارہا تھا اور اس ذمہ داری کی ادائیگی سے کوئی خوف نہیں محسوس کیا جارہا تھا اور یکی موقع تھا جب اسلام نے آزادی عطا کرنے میں جلدی کی کیونکہ اب غلام آزادی کے مستحق ہوگئے تھے اور کمی ذحمت کے بغیر اس قابل تھے کہ اس کی حفاظت کر سکیں۔

ہم لوگ جانے ہیں کہ ان دو نظاموں میں غلاموں کی آزادی کا مسئلہ ایک سا شیں ہے۔ ایک جگہ آزادی ویے کی تحریک کی سللے میں ضروری ویے کی تحریک کیسیلائی گئ اور اس سلیلے میں ضروری وسائل میا کئے گئے اور جب حالات مناسب ہوگئے اور لوگ اس کام کے لئے آگادہ ہوگئے تو وہ بلا تال ان کی مدد کے لئے آگے بوجے اور آزادی دینے دالوں کو عموی محتیارات سونی دیئے گئے۔

ووسرے لوگ اگرچہ خوش نیت سے لیکن انہوں نے ان عواقب کو پیش نظر مسیں رکھا جو بلا منصوبہ آزاوی ویے پر پیش آنے والے سے اور غلاموں کو خود ہی مشکلات کا سامنا کرنے لور معاشرے کے مفاسد میں غلطاں رہنے کے لئے چھوڑ دیا جس کے نتیج میں خولی اقتصاوی اور معاشر تی انقلاب رونما ہوئے اور ہزارہا بے گناہ جانیں ضائع ہو کی روشت کر نا پڑا جانیں ضائع ہو کی روشت کر نا پڑا حالا نکہ ابھی تک ان غلاموں کو اس آزادی کی حفاظت کی قدرت پیدا نہیں ہوئی تھی۔ حالا نکہ ابھی تک ان غلاموں کو ایک افتحار آمیز فضیلت یہ ہے کہ اس نے غلامی ختم کرنے چنانچہ اسلام کی ایک افتحار آمیز فضیلت یہ ہے کہ اس نے غلامی ختم کرنے کے لئے پہلے معاشرہ کو داخلی اور خارجی طور پر تحریص دلائی اور ایر اہم لئکن کی طرح

کہ ایک بار طبقی غلام حضرت باللہ نے بیت المال کے مسئلے پر حضرت عمر پر سخت قسم کے اعتراض کئے۔ حضرت عمر اس کے جواب ویتے دیتے تک آگئے اور آسان کی طرف منہ کر کے کما: "خدایا! مجھے بلال اور اس کے دوستوں کے شرسے محفوظ فرما۔"

آپ نے دیکھا کہ حضرت عمر اس وقت ظیفۃ المسلمین تھے گر انہوں نے حضرت بلال کا احترام محوظ خاطر رکھا۔

البت ان مثالول کے ظاہر کرنے سے اسلام کا مقصد ہے تھا کہ غلامول کے وجدان اور ضمیر کو آزاد کردے اور ان کی سرشت میں آزادی کے انتلاب کو براھیختہ کرے۔ جیسا کہ حث کے شروع میں اشارہ کیا گیا کہ وہ خود اپنی شخصیت کو پہانیں اور اپنی آزادی کا مطالبہ کریں اور یہ حقیق صانت تھی جو اسلام نے غلاموں کو آزادی کے سلیلے میں وی۔

بال یہ صحیح ہے کہ اسلام نے تمام ضروری وسائل کے ساتھ لوگوں کو
اللہ حضرت بلال کو آئی تریت فکر اسلامی تعلیمات کی دجہ سے نصیب ہوئی تھی کہ دہ ہمد متقدر
فضیت کے منصب کی پروا کے بغیر اس پر تقید کرنے کے تھے۔

قارکین کرام! اس مقام پر تھوڑی ویر کے لئے فمسر جائے اور اسلام اور دیگر آزادی عش ممالک کے اعداز کا فرق ملاحظہ فرمائے۔

اسلام نے غلاموں کو ویے بی آزاد جمیں کیا۔ آزلوی سے تیل اجمیں خود اعتادی کی دولت عطا کی لور اس کی اسلام نے غلاموں کو ویے بی آزاد جمیں کیا۔ آزلوی سے تعلی اوا کرنے کے قابل ہوں اور اس کی لور این اقدامات سے اجمیل حمد اور اہم لئن نے انہیں خود اعتادی ویے بغیر آزادی دے وی جبکہ وہ ذبئ طور پر آزلوی سے محتم ہونے کے قابل تک نہیں جے اور اعلان آزلوی کے بعد بھی وہ این آقادی کی غلای کرنے پر بعد شوق آلدہ جے۔

اسلام نے صرف خارجی آزلوی سی دی باعد ان کے مغیر و قلب میں آزادی کو واخل کیا چر ان کیلئے آزادی کا وروازہ کھولا لور لداہم لئکن نے صرف خارجی آزلوی کو کافی سجھا۔

دونول نظامول کے موازنہ سے ہارے قار کین خود عی متیجہ بر آمد کر سکتے ہیں کہ ان میں سے حقیقت آشنا کون تھا اور حقیقوں سے بے خبر کون تھا۔

ے غلای کے تمام منابع کو خنگ کردیا تھا۔ محر ایک منع جو اس کی پینی سے باہر تھاوہ جنگ کے بیتیج میں حاصل ہونے والے تیدی تھے جنہیں غلام بنا لیا جاتا تھا۔

مزاج تاریخ کو جانے والے تمام افراد اس حقیقت سے باخبر ہیں کہ اس تاریک دورش اسران جنگ کو غلام سانے کا رواج تنالور اگر اسران جنگ کو غلام نہ مایا جاتا توانسین قل کردیا جاتا تعالور بیراس تاریک دنیا کی پرانی رسم تھی۔ جب اسلام ونیا میں آیا تو اس وقت بھی کی حالات تھے اور بھن اوقات مجبور مو کر اسلام کو وشمان اسلام سے جنگیں کرنا بریں اور ان جنگوں میں کئ بار ابیا ہوا کہ بہت ے مسلمان وعمن کے ہاتھوں قید ہوگئے اور اس دریند رسم کی مایر ان کو غلام مالیا گیا اور ان کے ساتھ بھی وشمنوں نے وہی سلوک روا رکھا جو کہ غلاموں کے ساتھ قدیم الایام سے روار کھا جاتا تھا اور اگر انفاق سے کوئی خاتون دشمنان اسلام کے ہتے چھ ان تو انہوں نے اس بر کوئی رحم نہ کیا اور اس کی جادر عصمت کو تار تار کیا گیا اور اس کی اجماعی آمروریزی کی گئے۔ نہ اس سلطے میں کسی رسم یا قانون کا خیال کیا گیالور نہ احرام انیانیت کرتے ہوئے کوئی چھوٹی ی چھوٹی رعایت انہیں دی گئے۔ نہ صرف یہ بلحد معصوم عے بھی اگر ان کے مقے جڑھ جاتے تو انہیں غلامی کی ذات میں پرورش کیا جاتا تاكد دواين آقاؤل كے لئے فائدہ كا باعث سنل۔

ایسے علی و تاریک اور نگ انسانیت باحول میں اسلام کو بھی مجبوراً غلامی کے مسئلے پر مصالحت کریا پڑی کیونکہ اسلام حقیقت پند دین ہے اور وہ اس بات کی بھی اجازت نہیں دے سکتا تھا کہ اغیار تو اس کے پیروکاروں کو غلام اور کنیز بنا کر طاقت فرسا فکنبوں میں کسے رہیں اور وہ مشم کی تکلیفوں میں جٹلا کرتے رہیں اور وہ وشمن کو باتھ تک نہ لگائے اور انہیں ان کے حال پر چھوڑ دے اور میدان جنگ میں گرفتار ہونے دالے افراو کو والیس روانہ کردے تاکہ وہ دوبارہ مرکز اسلام پر تملہ آور ہوں۔

صرف خوش نیتی پر اکتفا نہیں کیا۔

لنکن نے امریکہ میں ایک فربان کے ذریعے جس کی اہمیت غلاموں پر واضح نہیں ہوئی تھی، اچاک قدم اٹھا لیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ دہ ہاتھ آیا جو پہندیدہ نہیں تھا اور یہ ان بہت سے محکم دلائل میں سے ایک ہے جو ثامت کرتا ہے کہ اسلام حقیقت مطلب سے کتاباخر تھا اور اس نے کس خونی سے انسانیت کی اس بیماری کی تشخیص کی اور کس حکیمانہ انداز میں انسانوں کی ان تکالیف کا علاج کیا اور ان بیماروں کی بہددی کی خاطر تاحد انجاز کوشش کی۔

علاوہ اذیں معلم حقوق بھریت کو بغیر احمان جمّائ اور بغیر مناقع کے انسانوں کے افتیار میں وے دیالور اس عمل کی انجام دی سے قبل غلام کی اس طرح آمید کی کہ اسے خود آزادی کی طلب ہوئی، اور اس کے بعد آنے والی مشکلات کا سامنا کرنے کے قابل ہوگیا اور سب لوگ میزان محبت اور دوئتی میں ہم بلہ ہوگئے۔ حالانکہ اس سے پہلے ایک دوسرے سے بر سر پیکار رہے تھے۔

ادھر بورپ میں اس عمل سے ایبا ناگوار حادثہ گزرا جس نے ایک عالم کو جا کر راجس نے ایک عالم کو جا کر راکھ کردیا۔ انسانی شعور و افکار کے منابع خشک کردیے اور کینہ اور عداوت کی ایسی علامت مادیا کہ انسان کے نصیب میں جو پچھ فوائد ممکن تھے انہیں ان کے حصول سے پہلے بی جاہ کردیا۔

اب ہم اپنے اصل مطلب کی طرف رجوع کرتے ہیں اور یہ مانا چاہتے ہیں کہ آخر وہ کون سے علل واسباب تھے جن کی دجہ سے اسلام نے غلامی کو جائز رکھا تھا اور اسلام کی الیمی کوئی مجوریاں تھیں جس کی وجہ سے اس نے غلامی کے خاتمے کا اعلان نہیں کیا تھا؟

مم نے گزشتہ صفات میں انتشار سے یہ بتلیا کہ اسلام نے اپنی اعلی مت

کیلئے قیام کرتے اور اس لئے بھی کہ فتح مند غارت گروں کی سطح اظاق اور افکار پست ہوتے تھے (اور وہ اپنے حقوق کیلئے بلتہ ہونے والی آوازوں کو ہر داشت نہ کر کتے تھے) جبکہ قید یوں کاجرم فقط یہ ہو تا تھاکہ جسمانی طاقت میں کم ترہوتے تھے اور میدان جگ میں دغمن سے مغلوب ہو تھے ہوتے تھے۔ ان جنگوں میں کی قانون اور قاعدے کا پاس مہیں کیا جاتا تھا کہ جس کے ذریعے عزت و ناموس کی بے حرمتی، شروں کی ویرانی، بے سمارا عور توں اور چوں اور عاجز یوڑھوں کے قتل سے روکا جاسکے۔

یہ ان جنگوں کی خون رلانے والی ایک ہلی سی جھلک تھی جن میں کوئی مضبوط عقیدہ یاعالی ہدف سامنے نہیں ہوتا تھا۔

ایسے انقلاب اور طغیان کے دور میں اسلام آیا اور ان تمام معرکوں کو باطل اور النی تمام جگوں کو جرام قرار دیا۔ گر جماد کو جو راہ خدا میں کیا جائے یا دشمنوں کو مسلمانوں کی سرزمین سے تکالنا ہو یا اس فتنہ یا آشوب کو ختم کرنا ہو جو مسلمانوں میں در آیا ہول قرآن مجید فرماتا ہے: و قاتِلُوا فی مبیل اللهِ اللّذِینَ یُقاتِلُونکُم وَلاَ تَعْتَدُوا اِنَّ اللهَ لاَیْحِبُ المُعْتَدِیْنَ. (البقرہ ۱۹۰) "الله کی راہ میں ان سے جنگ کرو جو تم سے اِنَّ اللهَ لاَیْحِبُ المُمْعَتَدِیْنَ. (البقرہ ۱۹۰) "الله کی راہ میں ان سے جنگ کرو جو تم سے حتی کر دیوک الله زیادتی کرنے والوں کو پند نمیں کرتا۔ " ای مسئلے کو دوسر نے مقام پر ان الفاظ سے بیان کیاگیا: و قاتِلُوهُمْ حَتَی لاَ تکُونَ فِسَةٌ وَیکُونُ الدِیْنَ کُلُهُ لِلْهِ. (الانفال ۳۹) "ادر ان لوگوں سے جنگ کرو یہاں تکونَ فِسَةٌ وَیکُونُ الدِیْنَ کُلُهُ لِلْهِ. (الانفال ۳۹) "ادر ان لوگوں سے جنگ کرو یہاں تک کہ فتنہ کا فاتمہ ہو جائے اور دین سب خداکا ہوجائے۔ "ل

ای مجوری کے پیش نظر اسلام نے غلامی کو جائز قرار دیا۔ ساوہ الفاظ میں ہم بول کسے جین کہ اسلام میں غلامی کا جواز عمل نہیں بلحد رو عمل ہے۔ دشمنوں کی "بڑائے مثل" کے لئے ایبا کرنا انتہائی ضروری تھا۔

واضح رہے کہ اسلام این دشمنوں پر ایبا قاد سین رکھتا تھا کہ عالم بحریت ک اس مشکل کو حل کر سکے۔ چڑانچہ اسے مجبورا وقت کی ضرورت کے مطابق اسی سخت مشكل حالات من كزاراكرنا يول يمال كك كه خود دنيان جنكي قيديول سے متعلق ایے نظام نظر میں تبدیلی کی اور ان انسانیت سوز فوائد حاصل کرنے ہے خود کروگا۔ البت آہت، روی کے باوجود اسلام قانونِ جنگ اور جنگی قیدیوں کے بارے میں دوسرول ے واضح فرق رکھتا تھا۔ غیر مسلم جب بھی جنگ کرتے تھے تو سوائے عمل و غارت، خونریزی اور قیدیوں کے حصول کے ان کا مقصد کچھے نہ ہوتا تھا۔ جنگ کے شعلوں کو اس کئے مُعرد کایا جاتا تھا کہ ایک قوم جاہتی تھی کہ دوسری قوم کو نیست و عادو کردے اور این محمرو کو وسعت دیدے یا ووسرول ک حکومت کو غارت کروے اور ان کو آزادی کے حق سے محروم کردے یا فقل اس لئے کہ ایک و کثیر یا خونخوار فرمازوا اپنی شموت کی آگ جھانے کے لئے ایسے حالات پیدا کرویتا تھا کہ اپنے غرور اور طاقت کو ووسرول پر ظاہر کرے اور مجمی انقام کی آگ جھانے کے لئے امن و مین کے مقامات كو جنگ كے شعلول كى نذركر ديا جاتا تقل غرض تمام ايسے اہداف كے لئے جو انهائيت کے خلاف تنے و قا فو قا جنگ کی آگ بھر کائی جاتی تھی۔

یہ بھی داضح ہے کہ اس ڈارو کیر میں قید ہونے والے غلامی کی ذلت کے ساتھ گر فقار ہوتے حقوق حاصل کرنے ساتھ گر فقار ہوتے حقوق حاصل کرنے

ا۔ اسلام بنگ کی جائے جہاد کا علمبردار ہے۔ لفظ "جہاد" جد ہے ماہ ہیں کے معنی کلمہ و حق کی سربادی کی مطاق کی سبیل اللہ ہے کی سربادی کی مظلم کو مشش کے ہیں اور عام طور پر یہ جدو جمد ذاتی محت اور انفاق فی سبیل اللہ کی ضرورت اس وقت پیش سرانجام دی جاق ہے اور قال فی سبیل اللہ کی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب کوئی وشمن مسلمانوں کو اان کے مرکز میں امن و پین سے رہنے کی اجازت نہ وجہ تو اپنے مرکز کو جائے کے لئے مسلمانوں کو مجبورا کوار اٹھانا پرتی ہے۔ (از متر جم)

اور اس معاشرے میں جو لوگ ہدایت اور انصاف کے خواہش مند ہیں وہ ان کے سامنے رکاوٹ کھڑی کر ربی ہے۔ اس صورت میں اسلام جنگ کو ضروری سجھتا ہے اور جب اسلام کی فوتی قوت کے سامنے وہ سر تشلیم خم کرلیس تو اسلام مزید خوزیزی کی اجازت نہیں دیتا اور قر آن مجید نے اس صور تحال کے متعلق اپنی پالیسی یہ میان کی اجازت نہیں دیتا اور قر آن مجید نے اس صور تحال کے متعلق اپنی پالیسی یہ میان کی ہے: واِنَّ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَ تَو کُلُ عَلَى اللّهِ اِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ.

(الانقال ۲۱) "اگر وہ صلح کی طرف مائل ہوں تو تم بھی جھک جاؤ اور اللہ پر ہم وسے کرو کہ وہ سب کھے سننے والا اور جانے والا ہے۔"

اس بے بالای جنگ کا مفہوم اور اسلام جنگ کو اس لئے جائز قرار نہیں دیتا که حدود سلطنت میں توسیع کی جائے جنگ اسلای سی جنگجو فرمازوا کی ہوس رانی یا منی مطلق العنان بادشاہ کی سوچ کے تحت شروع نہیں کی جاتی بامحہ یہ جنگ فتل راہ خدا میں جماد ہوتی ہے جس کا مقصد بھریت کے کاروان کی رہنمائی کرنا ہے اور جنگ کی اجازت بھی صرف اس وقت دی جاتی ہے جب معالحت کی ہر پیش کش ماکام ہو چکی ہو اور جنگ کے باوجود بھی اسلام انسانی حقوق کو فراموش کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ پنیبر اکرم نے اپنے لٹکر کو رخصت کرتے وفت انہیں تھیجت کی: "خدا کا نام کے گر روانے ہو جاؤ اور رضائے خداوندی کے لئے ان لوگوں سے جنگ کرو جو رب العالمين كے مكر بير ميدان جماد ميں مردانه وار اثرو لوركى كو حيله لور كرو فريب ے مل نہ کرو اور ستولین کی لا شوں کا حلیہ مت بگاڑو اور کی مقول کے کان ناک وغیرہ کو مت کاٹولور خردار چوں کو قل کر کے "عابز کش"کا لقب اختیار کرنے سے بربیز کرو کیونکہ اسلام میں غیر فوجیوں کو قل کرنا حرام ہے اور شرول اور مگروں کو وبران کرنا اور دوسرول کی عصمت و ناموس کو متاه کرنا جائز شیس ب اور جنگ کو اینی خوابشات کی محیل اور شرو فیاد بریا کرنے کا ذرایعہ نہ بناؤ کیونکہ طاقت رکھنے والا خدا

اسلام ایک طرح کی سلامتی کی وعوت ہے اور اس نے کی کو بھی خود کو تھی لیک فرد کو تھی کرنے پر مجبور نہیں کیا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوا: لاَ اِکْواَهَ فی اللّیّنِ قَدْ تُبیّنَ الرُّشندُ مِنَ الْغَیِ (البقرہ ۲۵۲) "وین میں کوئی جر نہیں ہے، ہدایت گرائی سے جدا ہو چک ہے۔ "اور اس کی سب سے بوی دلیل بہ ہے کہ صدر اسلام اور بعد میں اسلامی مراکز میں یہود و نصاری موجود نے گر اسلام نے انہیں بزور شمشیر ند بب تبدیل کرنے کا تھم صاور نہیں کیا تھا۔

آگر کوئی مخص اسلام کی صدافت سے متاثر ہو کر خود مخود اسلام قبول کر لے اوا سے اسلام کی طرف سے وہ جملہ حقوق بل جاتے ہیں جو دوسروں کو حاصل ہوتے ہیں اور اس سلیلے ہیں کی پرانے اور نئے مسلمان ہیں کوئی فرق روا نہیں رکھا جاتا۔ نہ عربی کو مجمی پر نہ مجمی کو عربی پر مگر یہ کہ کوئی تقویٰ اور پاک دامنی ہیں ہوھ جائے اگر کوئی قوم قبیلہ اسلام قبول نہ کرنا چاہے تو بھی اسلام اس پر زمرہ می نہیں کرتا اور وہ اس کی مکمل حفاظت پر بھی اپنی آماو گی کا اعلان کرتا ہے اور یہ مطالبہ کرتا ہے کہ جو افراد اور اقوام اسلام قبول کرنے پر آمادہ نہ ہوں تو وہ سال میں ایک مختصر کو حقیر کی رقم جزیہ کے طور پر اسلامی حکومت کو اوا کریں اور اس کے بدلے ہیں اسلامی حکومت ان کی جان و مال اور عزت و ناموس کا تحفظ کرے گی اور انہیں داخلی اور خارتی و شمنوں سے محفوظ رکھے گی اور اگر اسلامی مملکت ان کا شحفظ کرنے ہیں ناکام رہی تو اان سے جزیہ کی رقم وصول نہیں کی جائے گی۔

اس کے باوجود بھی اگر کوئی قوم نہ تو اسلام قبول کرے اور نہ ہی اسلای حکومت کو جزیہ اوا کرے لور نہ ہی اسلای حکومت کو جزیہ اوا کرے لو اس کا مطلب صرف بی ہے کہ الی قوم ہر قیمت پر اسلام کی امن و آشتی کی پیش کش کو ممکرا رہی ہے اور اسلام کی امن و آشتی کی پیش کش کو ممکرا رہی ہے اور وہ این اس رویہ سے اسلام کے روشن ستارے کو خاموش کرنا چاہتی ہے

ے۔ جو جنگی قیدیوں کے ساتھ سلوک کو واضح کرتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرملیا: فَاِفَا لَقَیْتُمُ الَّذِیْنَ کَفَرُوا فَصَرْبَ الرِّقَابِ حَتیٰ اِفَا اَلْعَیْتُمُ اللّٰذِیْنَ کَفَرُوا فَصَرْبَ الرِّقَابِ حَتیٰ اِفَا الْعَیْتُمُ اللّٰهُ الاَّتَصَرَ مِنْهُمْ بَعْدُ وَامّا فِلاَآءً حَتیٰ تَصَعَ الْحَرْبُ اَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْیَشَآءُ اللّٰهُ الاَّتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَٰکِنْ لِیَبْلُوا بَعْضُکُمْ بِبَعْضِ ... (محمَّ م) "لی جب کفار سے مقابلہ ہو تو ان کی کرد نیں اڑاوو یمال تک کہ جب زخوں سے چور ہو جائیں تو ان کی مخلیس باتدھ لو پھر اس کے بعد چاہے احمان کو کے چھوڑ دیا جائے یا فدیہ لے لیا جائے۔ یمال تک کہ جب زخوں اگر خدا چاہتا تو خود بی ان سے بدلہ لے لیتا جگ ایپ چھیار رکھ وے۔ یہ یاو رکھنا اگر خدا چاہتا تو خود بی ان سے بدلہ لے لیتا جگ ووریرے کے ور بع آنانا چاہتا ہو خود بی ان سے بدلہ لے لیتا گئن وہ ایک کو دوریرے کے ور بع آنانا چاہتا ہے۔"

ہم ہے دیکھتے ہیں کہ اس آیت میں کہیں غلای کا کوئی ذکر موجود نہیں ہے اور
اس کی وجہ بھی غالباً کی ہے کہ اگر آیت مجیدہ میں جگی قیدیوں کو غلام منانے کا عظم دیا
جاتا تو وہ واکی قانون کی صورت اختیار کر لیتا۔ اس آیت میں جنگی قیدیوں کے لئے دو
شم کے عظم دیئے گئے ہیں: (۱)احمان کر کے انہیں چھوڑ دیا جائے۔ (۲)یا ان سے
فدیہ لے کر آزلو کر دیا جائے۔

اس مف سے ہم اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ اسلام نے مجبور ہو کر فلای کو سند جواز فراہم کی تھی اور سلمانوں نے مجبور ہو کر اس قانون پر عمل کیا تھا۔

اس پر آشوب ماحول میں ہی اسلام کا بیہ شعار نمیں رہا کہ قیدیوں کو ہمیشہ غلامی کی ذالت میں رکھا جائے بلعہ جیسے عی محسوس کیا کہ اب جنگی قیدیوں کے مزید قید رکھنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے توانیس آزاد کردیا۔

ہم ویکھتے ہیں کہ پنجبراسلام نے جنگ بدر کے قیدیوں کو کس شرط وقید سے بغیر

فساد پھیلانے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔"

مسلمان اپنی جنگوں کے دوران ان اصولوں کی تخی سے پاسداری کرتے تھے اور حدیہ ہے کہ مسلمانوں نے صلبی جنگوں بیں بھی اپنے اعلی اقدار کو قائم رکھا تھا۔

تاریخ بتاتی ہے جب مسجی افواج نے القدس پر بیضہ کیا تو انہوں نے مسلمانوں کی عصمت دری سے بھی احراز نہیں کیا تھا اور مجد اقصیٰ میں بناہ لینے والے افراد کا قتل عام کیا تھا حالا تکہ مجد میں بناہ لینے دالے در حقیقت خدا کی بناہ میں سے۔ گرصلیوں نے نہ تو خانہ خدا کا لحاظ کیا اور نہ بی بناہ لینے دالوں پر حم کیا اور غیر مسلح گرصلیوں نے نہ تو خانہ خدا کا لحاظ کیا اور نہ بی بناہ لینے دالوں پر حم کیا اور غیر مسلح افراد کے ناحی خون کی تعیاں بھائی گئیں۔

اب آئے مسلمانوں کا بھی کردار طاحظہ فرمائیں:

تھوڑے بی عرصے میں مسلمان فوج کو دوبارہ فتح و لفرت عاصل ہوگی تو مسلمانوں نے دہاں بھی اپنے اعلی اقدار کو قائم رکھا جبکہ تھم قرآنی کے تحت انہیں "جزائے مثل" کی اجازت تھی کیونکہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے : ... فَمَنِ اعْتَدَاٰی عَلَیْکُم فَاعْتَدُواْ عَلَیْهِ بِمِفْلِ مَا اعْتَدَاٰی عَلَیْکُم فی (البقرہ ۱۹۳)"... پس جو کوئی تم پرنیادتی کرے توتم بھی اس پراتی بی نیادتی کروجھتااس نے تم پرکی ہے ...۔" کوئی تم پرنیادتی کر اس اجازت کے باوجود بھی مسلمانوں نے اعلی اہداف کی خاطر دشمن سے انتقام لینا پندنہ کیا۔

آج جب کہ جنیوا کونش کی قرار دادیں ہمی موجود ہیں گر ان قرار داووں پر اپنے آپ کو تہذیب یافتہ کملانے والی قویس ہمی عمل نہیں کر تیں۔ گر مسلمانوں نے اپنے آپ کو تہذیب یافتہ کملانے والی قویس ہمی عمل نہیں میدان جنگ میں ناحق ظلم کرنے سے ہمیشہ احراز کیا۔

جنگی قیدیوں کے متعلق بہال قرآن مجید کی ایک آیت پیش کرنا ضروری

پتی اور بے چار گی میں جتلا ہوتی تھیں اسلام نے اپنی کنیری میں لے کر انہیں سابھہ پتی اور بے چار گی سے نجات دلائی اور ان کی ناموس کو ناموس کے غارت گروں کے حوالے نہیں کیا۔لہ

اسلام میں کنیز سے تمتع کی اجازت تو ہے لیکن صرف اس کے مالک کو اور مالک کے اور مالک کو اور مالک کے علاوہ کسی دوسرے کو اس پر تصرف کا کوئی اختیار نہیں ہے۔

عور توں کی آزادی کو قریب تر لانے کے لئے اسلام میں قانون مکا تبت موجود ہے۔ جس سے مردوں کی طرح عور تیں بھی مستفید ہوسکتی ہیں۔

اسکے علاوہ تمام "امهات الولد" کنیزوں کو خود مؤد آزادی مل جاتی تھی۔ لیمیٰ جو
کنیز اپنے مالک کے بے کی مال بن جائے تودہ اور اسکا بچہ دونوں آزاد شار کے جاتے ہیں۔
بی مال! کنیزوں نے ہر دور میں اسلام کی کریمانہ روش سے خوب استفادہ کیا
اور پیغمبر اسلام کی سفارشات سے خوب بھرہ مند ہوتی رہیں۔

اسلام میں غلای کی بی داستان تھی جو کہ بذات خود تاریخ انسانیت کا درختال باب ہے۔ اس لئے یہ کمنابالکل درست ہے کہ اسلام غلامی کے قانون کا بھی موافق نہیں رہا۔ اسلام نے غلاموں کی آزادی کے لئے بہت سے دسائل پیدا کئے ادر غلامی کے تمام موتوں کو خشک کیا۔ اسلام کی یہ خواہش تھی کہ دنیا میں انسانوں کی خرید و فروخت نہ جو البتہ جزائے مثل کے تحت اسلام کو بادل نخواستہ نظام نہامی کو قبول کرنا پڑا کو نکہ اس دور میں غلامی صرف عالم اسلام سے بی مخصوص نہیں تھی اکثر اقوام و ملل میں غلامی کا رواج موجود تھا اور وہ لوگ مسلمانوں کو غلام بناتے تھے اور اکش سے غیر انسانی سلوک روا رکھتے تھے۔ اس کئے اسلام اگرچہ قانون غلامی سے اس نظامی کا رواج موجود تھا اور وہ لوگ مسلمانوں کو غلام بناتے تھے اور

ا۔ جیسا کہ اس دور میں غیر مسلم اقوام میں روائ تھا۔ مگر اسلام ناموس زن کا محافظ ہے اور اسلام مرد آزما اور مرد آفرین غد ہب ہے۔ اس نے مجمی کی فاتح کو یہ اجازت شیں دی کہ اسیر عور توں کی اجہا ئی آبروریزی کی جائے اور انہیں مفتوح قوم کے لئے درس عبرت مادیا جائے۔ (از مترجم) مسلمانوں نے ہمیشہ اپ جنگی قیدیوں سے فیاضی کا سلوک ردار کھا اور انہیں کہی بھی بھی اذہوں سے دوچار نہ کیا اور ان بیل بھی حقارت و ذات کے احباس کو پیدا نہ ہونے دیا ادر اس کے ساتھ ان کے لئے آزادی کا در پچہ بمیشہ کھا ارکھا۔ اور جب بھی قیدی آزاد ہونے کی خوابش کرتے اور آزادی کی ذمہ داریوں کو نبھانے کے قابل بوتے تو انہیں آزاد کر دیا جاتا تھا لیکن ہیہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جنگی غلاموں کی ہوتی تھی اکثریت پہلے سے بھی آزاد نہیں ہوتی تھی ان میں اکثریت ان غلاموں کی ہوتی تھی جنمیں ایرانی اور ردمی استعار نے غلام بایا ہوا تھا ادر ان غلاموں کو میدان جنگ میں مسلمانوں کے خلاف نبرد آزمائی ہر مجبور کیا گیا تھا۔

اسلام نے عور تول کو ہمیشہ قابل احترام سمجھا اور کنیزی سے پہلے وہ جس

ا۔ نہ کورہ دونوں مٹاوں میں فاضل مؤلف کو تمائے ہوا ہے کہ تکہ بڑکہ بندر کے قدریا سے قدید لیا گیا تھا اور جو قدید و یہ کے قابل نہ تے انہوں نے دی وی افراد کو لکستا پڑ مینا سکمایا تھا جبکہ نساری نجران میں سے کوئی فض آ تخضرت کی قدمت میں آیا اور حضرت میں غیاد محضرت میں غیاد اللہ میں علیہ السلام کے متعلق آپ سے عدہ کی۔ جس کے فیجے میں مباہلہ کی آیت نازل ہوئی اور جب آ تخضرت این ماتھ حضرت علی اور حضرت فاطر اور انام حسن و حسین کو لیکر ان کے مقابل میں مجے تو انہوں نے سالانہ کچھ جرید کی رقم اور پکھ انہوں نے ایک کلست تعلیم کرلی اور مباہلہ سے معذرت کرلی اور انہوں نے سالانہ کچھ جرید کی رقم اور پکھ انہوں نے اللہ انساری نجران نے کی انہوں کے سالانہ کچھ جرید کی رقم اور پکھ انہوں نے اللہ انساری نجران نے کی انہوں کے انساری نجران نے کی انہوں کے انساری نجران نے کی آدادی کی آدادی کیا آدادی کیلئے قدید میں دیا تھا باتھ مباہلہ کی وجہ سے قدید دیا تھا کیا تھا۔ فلطھم و لا تکن من المعروجم عفی عدہ۔

اور آدم فروثی، ایک قوم کا دوسری قوم پر تسلط، جوع الارض اور تحرانوں کی جھوٹی انا کی تسکین اور دوسروں کو غلام بنانے کی خواہش غلامی کے اصل محرکات ہے اور اس کے علاوہ فقر و فاقہ بھی اس مصیبت کا بوا محرک تھا۔ الن تمام محرکات کی دجہ سے غلامی کو فروغ نصیب ہوا اور کچھ ایسے بدنصیب بھی ہے جنہیں غلامی ورثے ہیں ملی تھے جنہیں غلامی ورثے ہیں ملی تھی اور دیگر جائیداد کی خرید و فردخت کی طرح غلاموں کی خرید و فروخت نے بھی ایک پیشے کا درجہ افتیار کرلیا تھا چانیچہ جب غلامی نے معاشرے میں ایک پیشے کی صورت افتیار کرلیا تھا چانیچہ جب غلامی نے معاشرے میں ایک پیشے کی صورت افتیار کرلی تو ہر پیشے سے داست افراد کو غلام بناکر اسی پیشے سے والد تو گوں کے ہاتھوں کے ہاتھوں کے ہاتھوں کیا جاتا تھا اور اسی طرح سے دیگر اہل حرفہ بھی غلام بناکر زمینداروں کے ہاتھوں فروخت کیا جاتا تھا اور اسی طرح سے دیگر اہل حرفہ بھی غلام بناکر ایخ نہم پیشہ لوگوں کے ہاتھوں بکینے گے۔

ہم اس حقیقت سے خولی واقف ہیں کہ اس طرح کی غلای کو اسلام قبول شیس کرتا وہ صرف جنگی قیدیوں کی غلای کو قبول کرتا ہے گر اس کا سب بھی وہ خود مسیں ہے۔ اسلام ہمیشہ سے اس بات کا منتظر رہا کہ ونیا میں جنگوں کا خاتمہ ہو اور غلای کو ہمیشہ کے لئے ختم کردیا جائے۔

۲۔ اسلام نے خالفین کے رویے کی وجہ سے مجبوراً غلای کے نظام کو تبول کیا تھا لکین بورپ میں ایک صور تحال نہیں تھی انہوں نے صرف استعاریت کو فروغ وین کیلئے غلای کو جائز قرار دیا تھا اور دنیا کو اس حقیقت کا بھی خوبی علم ہے کہ بورپ میں غلامی کے جائز قرار دیا تھا اور دنیا کو اس حقیقت کا بھی خوبی علم ہے کہ بورپ میں غلامی کے خاتمے کا اعلان انسان دوستی کے اعلیٰ ترین جذبات کے اظہار کیلئے نہیں کیا گیا بلعہ غلامی کے صنعت میں منعمت کا پہلو ختم ہو گیا تھا بلعہ غلامی کی صنعت میں منعمت کا پہلو ختم ہو گیا تھا اور غلام حاصل کرنے پر خرج زیادہ اٹھتا تھا اور اس سے فائدہ کم ہوتا تھا۔ جب بورپی صور خوردل نے اپنے نفع د فقصان کی شرح کو ملاحظہ کیا تو انہیں یہ سراسر گھائے کا صور خوردل نے اپنے نفع د فقصان کی شرح کو ملاحظہ کیا تو انہیں یہ سراسر گھائے کا

متصاوم تھا پھر بھی اے اپنی ملت کے افراد کے تحفظ کے لئے یہ اقدام اٹھانا پڑا۔
جیساکہ ہم عرض کر پچے ہیں کہ اگر دنیا کی دیگرا قوام و ملل اس وقت اس غیر
انسانی فعل کی ند مت کر تیں اورائے انسانیت سے متصادم قرار دیتیں اورائیک دو سر کے
کیلئے د سب تعاون دراز کر تیں تو اسلام بھی بقینا ان کی جمایت کر تا کیونکہ غلای اسلام
کے حقیقی عزاج سے موافقت نہیں رکھتی تھی اور آج چند کو تاہ فکر افراد نے جس
سلوگن کو اپنایا ہوا ہے۔ یعنی "آزادی سب کیلئے" اسلام ہی سب سے پہلے یہ نعرہ بلیم
کر تالیکن معاصر اقوام و ملل نے اسلام کو یہ آواز بلیم کرنے کا موقع ہی نمیں دیا تھا۔
ہم یماں یہ واضح کرنا ضروری سیجھتے ہیں کہ دینی جنگوں کے علاوہ جو غلای کی
صورت پیدا ہوئی تھی اور مسلم معاشرے میں طویل عرصہ تک رائج ری غرض کہ
انسان فروشی اور انسانوں کی چوری وغیرہ سے جس طرح کی غلای کا ردانے چل فکا فکا تھا۔

ہم کی آمر اور ڈکٹیٹر کے افعال کی وکالت نہیں کریں گے اور ہمیں معلوم ہے کہ آج کے آمر اور ڈکٹیٹر افراد اپنا ہر ناجائز کام قانون کے نام پر سرانجام دینے کے عادی ہیں اور اپنے ہر غلط اقدام کو قانونی شخط فراہم کرنے کے دریے رہج ہیں گر حقیقت یہ ہے کہ ان کے اقدامات کو قانون کی تائید حاصل نہیں ہوتی۔ لہذا ہم مگر حقیقت یہ ہے کہ ان کے اقدامات کو قانون کی تائید حاصل نہیں ہوتی۔ لہذا ہم بھی کسی مسلمان کی کلاہ اور کسی خود ساختہ "محل اللہ" کے قطل کو اسلام سے منسوب کرنے بیر آماوہ نہیں ہیں اور یہ واضح کرنا چاہے ہیں کہ مسلمان کا ہر قعل اسلام نہیں ہوتا۔ بعض او قات اسلام کی ہوتا ہے اور مسلمان کا محمل وقات اسلام کی ہوتا ہے اور مسلمان کا محمل وقات اسلام کے ہوتا ہے۔

ائی غلامی کا اسلام سے کوئی واسطہ نہیں تھا اور اصول اسلام کے تحت یہ غلامی خالعتا

محث کے خاتے پر ہم چند نکات یاد ولانا چاہتے ہیں: ہمیں یہ جاننا چاہئے کہ دوسری اقوام و ملل میں غلامی کے سر چشے زیادہ تھے ہے پہلے اشخاص کو غلام منایا جاتا تھا اور اب اقوام کو غلام منایا جانے لگا۔ اگر یہ انسانیت موز سیاست دنیا میں باطل قرار وے دی گئی تھی تو ان غم انگیز حوادث کو کیا نام دیا جائے جو ہر آن اطراف عالم میں فاہر ہو رہے ہیں ؟

عکومت فرانس جو پچھ اسلامی ممالک میں کررہی ہے یہ وہی غلامانہ سلوک نہیں ہے تو اور کیا ہے اور کیا کوئی شخص جمیں یہ بتانا پند کریگا کہ "تمرن کے گوارے" امریکہ میں سیاہ فام افراد کے ساتھ اس وقت کیا سلوک کیا جارہا ہے لور کیا اس کے علاوہ غلامی کی لور شے کا نام ہے اور ہم دنیا کے ضمیر ہے یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ جنوبی افریقہ پر قبضہ کر کے انگریز انسانیت کی کوئی خدمت کر رہے ہیں؟ کیا غلای کی حقیقت اس کے علاوہ پچھ لور ہے کہ ایک قوم جرآ دوسری قوم سے اپنی پیروی کی حقیقت اس کے علاوہ پچھ لور ہے کہ ایک قوم جرآ دوسری قوم سے اپنی پیروی کروائے؟ کیا ممل حقوق ہے محروم کردینے کا نام انسانیت ہے؟ آیا عالم بھریت کے غوان انجام غارت گروں کا مقصد ان شر مناک افعال انجام ویے ہے ہو خواہ ذلیل غلامی کے عنوان سے ہوں یا آزادی و ہرادرمی د مساوات کے در خشاں عنوان سے سامنے لائے جائیں؟

ان رنگارنگ فریب انگیز نعروں سے جن کے پیچیے تلخ ترین حقائق لور تاریخ بھریت کے باپاک ترین عقائد پوشیدہ ہیں، معاشرے کو کوئی فائدہ نہیں پہنچا۔

گراں کے بر عکس اسلام دور نگی کا ہر گز قائل نہیں ہے، وہ حسین نعروں سے کی کو فریب ویے کو بالکل پہند نہیں کرتا۔ اسلام نے برطا کہا ہے: "لوگو! یہ سراسر غلامی ہے اور اس کے ختم کرنے کا میں راستہ ہے کہ دنیا کی اقوام جمع ہو کر جنگ نہ کرنے کا اعلان کریں اور جب دنیا ہے جنگ ہی موقوف ہو جائے گی تو یہ منحوس نظام بھی اپنی موت آپ مرجائے گا۔"

لکین مید بے روح تمان جس کے زیر سامیہ ہم آج زندگی ہم کرنے پر مجبور

مووا محسوس ہوا ای وجہ سے غلای کے خاتمے کا اعلان کیا گیا۔ یہ ہمارا ابنا پیدا کردہ فظریہ نہیں ہے بلعہ بورپ کے اخبارات ورسائل کے مضامین کا ماحصل بی ہے۔ غلامی کے خاتمہ کا اعلان کی حسن نیت کا مظر ہر گزنہیں تھا، اس سے جنس بھر کا احترام مقصود نہیں تھا بلعہ غلاموں کی تجارت کے غیر منفعت خش ہونے کی

وجہ سے بورپ کو مجورا مد کروی کولی کھانی پڑی تھی۔

اس کے علاوہ اس گروہ کے لئے اس قدر زندگی کی مشکلات اور وسائل کے باوجود فقدان تھے کہ اس سیاہ وور سے آزادی حاصل کرنا ناممکن نظر آتا تھا۔ اس کے باوجود یورپ نے سادگی سے ابنا ہا تھ غلاموں کے گربیان سے نہیں ہٹایا۔ نہ صرف آزادی کو مفت انہیں نہیں سونیا بلحہ ایک نے انداز سے غلامی کا طریقہ بدل دیا۔ یعنی خصوصی غلامی کو عمومی غلامی ہوتی تھی غلامی کو عمومی غلامی ہیں تبدیل کرویا اور وہ اس طرح کہ پہلے شخصی غلامی ہوتی تھی لیکن ان کے اس اقدام سے غلامی زرعی زمینوں کے قطعات کے تابع ہوگئے۔ چنانچہ افراد کی خریدو فروخت زمینوں کی خریدو فروخت کے ضمیمہ کے طور پر ہوتی تھی اور افراد کی خریدو فروخت زمینوں کی خریدو فروخت کے ضمیمہ کے طور پر ہوتی تھی اور کسی کو جن نہیں تھا کہ اپنے احاطہ سے باہر نظلے اور اگر کوئی اپنے مخصوص احاطے سے باہر نکل جاتا تو اس پر فرار ہونے کا الزام لگا کر اس کے ہاتھ ، پاؤں کاٹ دیتے تھے۔ یہ دوسروں کو عبرت ہو نیز فرار ہونے والے افراد کو لوہا گرم کر کے داغ دیتے تھے۔ یہ صورت حال اٹھار ہویں صدی میں انقلاب فرانس تک پر قرار رہی۔

9- سید درست ہے کہ انقلاب فرانس سے بورپ میں مخصی غلامی کا خاتمہ ہوگیا اور ریاست ہائے متحدہ امریکہ میں ابراہام لئکن نے غلامی کو غیر قانونی قرار دیدیا تو کیا اب خون کے ان پیاسوں نے اپنی سابقہ عاوت کو ہمیشہ کے لئے خبر باو کہہ ویا ہے؟

اس کا جواب یقینا نفی میں ہے بلعہ ہم و کھ سکتے ہیں کہ براعظم بورپ اور امریکہ کے سود خوروں نے ونیا میں انفرادی غلامی کی جائے اجماعی غلامی کو رواج دیا

جبکہ اسلام نے تیرہ سو سال قبل غلاموں کے متعلق اپنی کر یمانہ روش کا اعلان کردیا تھا اور احرّام انسانیت کے جذبہ سے سر شار ہو کر غلاموں کو زندگی کی دور میں شامل کیا تھا اور احرّام انسانیت کے جذبہ سے دنیا پر واضح کر دیا تھا کہ غلامی ایک عارضی میں شامل کیا تھا اور اپنے عملی اقد المات سے دنیا پر واضح کر دیا تھا کہ غلامی ایک عارض کیفیت ہے اور انسانیت کو غلامی کی زنجیروں سے آخر آزاد ہونا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ اسلام نے اپنے عمل سے غلامی کے خلاف جہاد کیا جبکہ آج کے متمدن رہزن صرف نبان سے کمہ رہے جیں کہ غلامی انحطاط ہے، غلامی لیس ماندگی ہے اور غلام بنانا وحشیانہ اور در در دیت پر جنی فعل ہے۔

جی ہاں "تمرن کے گہوارے" امریکہ بیں آج بھی یہ مظر آپ کو دکھائی دے سے بین کہ بعض فائر اسلام ہو طول اور کلبول پر بورڈ آویزال بین جن کی عبارت یہ ہے: "سفید فام افراد کے لئے" اور بعض ہو طول پر کمال بے شرمی سے یہ بورڈ بھی دکھائی دیتے ہیں: "سیاہ فامول اور کول کا داخلہ ممنوع ہے۔"

اس متدن ملک ہیں رنگ کو اتن اہمیت حاصل ہے کہ جب کس سیاہ فام یا کسی ریڈانڈین (Red Indian) کو دکھے لیس تو مارمار کر اس کی جان لے لیتے ہیں اور اس ملک کی پولیس جو جان و مال کی حفاظت پر مامور ہے اس منظر کو خاموشی سے ویکھتی رہتی ہے حالاتکہ اگر معصب امر کی رنگ و نسل سے ذراہت کر سوچیں تو انہیں و کھائی دے گا کہ وہ جس شخص کے در پے آزار ہیں وہ بھی انہی جیسا انسان ہے اور ان کا ہم وطن اور ان کا ہم ذہب اور ان کا ہم زبان ہے۔ معصب افراد کو خونی علم ہے کہ اس کی رنگت ان سے مختلف ہے۔ اس کا اس کے سوالور کوئی جرم نہیں ہے کہ اس کی رنگت ان سے مختلف ہے۔

جن افراد نے امریکی معاشرے کا گری نظر سے مطالعہ کیا ہے ان سے یہ بات مخفی نہیں کہ ایسی سفید فام بدکار عورت جو کہ لوگوں کو دعوت گناہ دیتی ہو اور غیر مردوں کے باہوں میں جھولنا جس کا محبوب مشغلہ ہو اور جس کا کام ہی گناہ کو

جیں ایبا سوچنا بھی گوارا نہیں کرتا اور اس کے بر عکس اس کابس ایک بی وظیفہ ہے کہ حقائق میں تحریف کر کے شریف کو بدمعاش اور قاتلوں کو شریف بتلائے اور بظاہر خوبصورت اور دلفریب نعرے بلند کرے اور اگر اس کے مکروہ چرے پر بڑی ہوئی زرین نقاب کو بٹایا جائے تو اس کا چرہ چنگیز اور ہلاکو سے بھی بدتر دکھائی دے گا۔

کون نہیں جانتا کہ تونس اور مراکش اور الجزائر میں تہذیب کے علم مرداروں نے کتنے بے گناہ افراد کو ہلاک کیا ہے اور دنیا کے تمام حریت پند افراد ہمیں یہ بتاکیں کہ ان ممالک میں بزارہا افراد کو قتل کرنے کا آخر کیا متصد تھا؟ اور کیا الجزائر، تونس اور مراکش میں رہنے والے انسان نہیں جی اور انہیں انسانی حقوق سے محردم رکھنا انسانیت کے نقاضوں کی توجین نہیں ہے؟

ان ممالک کے باشدوں کا جرم ہیں ہی ہے کہ وہ حق آزادی کا مطالبہ کرتے ہیں اوران کی خواہش ہی ہے کہ وہ کی پیر ونی مداخلت کے بغیر اپنے امور خود نمنائیں اور وہ صرف ہی چاہتے ہیں کہ وہ اپنے گھروں ہیں اغیار کی نظروں سے دور ہو کراپئی بادر ک زبان ہیں گفتگو کریں اوراپنے عقیدے کے مطابق زندگی ہر کریں اوراپنی محنت کا تمروہ خود کھا کیں اوراپنے قدرتی وسائل سے وہ خود مستفید ہوں اور اپنی خواہش اور مرضی کے تحت اقوام عالم سے خارجہ تعلقات قائم کریں۔ اس معصوم خواہش کے جواب میں آج ان کا قتل عام کیا جارہا ہے اور آزادی کے متوالوں کو نگ و تاریک زندانوں میں محبوس کیا جارہا ہے اور خانمال مرباد خواتین کی عصمت دری کی جارہی ہے۔ یہ معلوم کرنے کیا جارہا ہے اور خانمال مرباد خواتین کی عصمت دری کی جارہی ہے۔ یہ معلوم کرنے کیا جارہا ہے اور خانمال مرباد خواتین کی عصمت دری کی جارہی ہیں۔ غرضیکہ یہ کیا جارہا ہے اور خانمال مرباد خواتین کی عصمت دری کی جارہی ہیں۔ غرضیکہ یہ کمام غیر انسانی حرکات کا اد تکاب وہ لوگ کر رہے ہیں جو اپنے آپ کو انسانی آزادی کے علم مردار کملاتے ہیں اور کیا ہیں وہ لوگ کر رہے ہیں جو اپنے آپ کو انسانی آزادی کے علم مردار کملاتے ہیں اور کیا ہیں یہ سی میں سے غیر انسانی افعال تمدن و ترقی کی خاطر سرانجام دیتے جارہے ہیں۔ کیا انسانی مساوات اسے بی کماجاتاہے؟

ے پہلے کی سے انقام لینے کی اجازت نہیں دیتا۔ دوسرے لفظوں میں یوں سمجھیں کہ عمر کی مجبوری یہ نتی کہ اسلام میں جرم سے پہلے قصاص لیما جائز نہیں ہے۔
پرلیں ادر میڈیا کے ددر میں کو نسافخص ہے جے جنوبی افریقہ کے سیاہ فامول پر ڈھائے جانے دالے مظالم کاعلم نہ ہواور جے یہ علم نہ ہوکہ انسانوں کی اتنی ہوی تعداد کو انسانیت کے مسلمہ حقوق سے محروم رکھا جارہا ہے؟ آخر ان کا قصور کیا ہے جبکی وجہ سے انہیں قبل کیاجا تا ہے ادراسکے ساتھ سنگدلی کی انتمایہ ہے کہ انگلتان کے اخبارات د جرائد میں سیاہ فاموں کے قبل کو شکار"کے لفظوں سے تجیر کیا جاتا ہے۔

جی ہاں! جنوبی افریقہ کے سیاہ فاموں کا کی جرم ہے کہ انہوں نے آزادی کا نعرہ بلند کیا ہے اور وہ یہ کتے ہیں کہ آزادی ہر انسان کا قانونی حق ہے اور ان تمام کھیا کئی جرائم کے باوجود کو تاہ نظر افراد پر طانیہ کو انسانی حقوق کا علم پر دار تسلیم کرتے ہیں اور ان سادہ لوحوں کو آج تک راہزن اور راہ نما میں تمیز کرنے کی توفیق نصیب نہیں ہوئی اور اس کے مقابلے میں انہیں اسلام ایک پیماندہ دین و کھائی دیتا ہے اور وہ اسلام کو دحثی قوم کا غرب تصور کرتے ہیں اور اسلام کے خلاف ہرزہ سرائی کرتے ہیں اور اسلام کے خلاف ہرزہ سرائی کرتے ہیں : ع ہوئے خوں آتی ہے اس قوم کے افسانوں ہے۔

جی ہاں! اسلام کا بس کی جرم ہے کہ اس نے "جزائے مثل" کے کلیے کے تحت جنگی قیدیوں کو اسیر کیا تھا جبکہ اسلام اس ذریعے سے غلای اور انسان فروشی کو ہرگز رائج کرنا نمیں چاہتا تھا۔

واقعی ان کوتاہ نظر افراد کی نگاہوں میں اسلام کا نا قابل معافی جرم یہ ہے کہ اس نے انسانوں کا شکار نمیں کیا تھا اور اس نے کسی کو سیاہ فام سمجھ کر اسے قبل نمیں کیا تھا اور ان کی نظر میں اسلام اس لئے پیماندہ خرجب ہے کہ اس نے اپنے پیماندہ کی تمارا حاکم بن جائے تو پیردکاردں کو تعلیم دی تھی ۔ "اگر ایک سیاہ فام حبثی غلام بھی تمارا حاکم بن جائے تو

فردغ دینا ہو اگر الی کسی عورت کو کوئی سیاہ فام آئکھ بھی اٹھا کر دیکھ لے تو سفید فام امریکی اس کی آئکسیس نکالنے پر تیار ہو جاتے ہیں۔

جی بال! سیاہ فام کے لئے الی عورت کو دیکھنا نا قابل معافی جرم ہے اور سفید فام کے لئے اس سے ہم آغوش ہونا ترقی یافتہ ہونے کا جُوت ہے۔ یہ سب کھے امریکہ میں ہو رہا ہے جے تمان کی بند چوٹی کما جاتا ہے اور جو بیسویں صدی کی تمذیب و تمان کاردش ستارہ ہے۔

آیے! اب بورپ و امریکہ کی فضاؤل سے جٹ کر ایک اور نظر ویکھیں:

ایک مجوسی غلام اپنے زمانے کے خلیفہ عمر بن الخطاب کو ڈھے لفظول میں

قبل کی و حمکی و بتا ہے جے خلیفہ اچھی طرح سمجھ لیتے ہیں گر قوت و اقتدار رکھنے کے

بادجود نہ تو اسے قید کرتے ہیں اور نہ ہی اسے جلا وطن کرتے ہیں جبکہ وہ غلام وائر ہ

اسلام میں بھی ابھی تک واخل نہیں ہوا تھا اور وہ بدستور آئش پرست تھا۔ اپنے باطل
عقیدہ سے سر مو ہمتا اسے پندنہ تھا اور حق کی چیروی کا خواہش مندنہ تھا۔

یوں کمنا چاہئے کہ اہل مغرب کی نظر میں عمر حدورجہ سادگی کو بہنچا ہوا تھا کہ اس کی نظر میں جنس بھر کا اتنا مقام تھا کہ دہ خود سے کمہ رہا تھا: "میہ آتش پرست غلام مجھے تمل کی دھمکی دیتا ہے۔"

پھر بھی عمر نے اسے آزاد کردیا تاکہ دہ اپنے کام کو سرانجام دے سکے اور تاریخ انسانیت میں بدترین جرم کا ارتکاب کر سکے اور عمر نے اسے اس لئے چھوڑ دیا کہ دہ اسلامی دار الحکومت میں مسلمانوں کے فرماز داکو قتل کر سکے۔

آیئے دیکھیں آخر عمر کی کونسی مجبوری تھی کہ جس کی دجہ ہے وہ اسے پکھے نمیں کمہ سکا تھا۔ جس کی وجہ ہے اس کی میہ جرائت ہوئی کہ اس نے عمر کو قتل کردیا۔ جی ہاں! عمر کی ہس ایک مجبوری تھی کہ اسے قانون اسلام جرم کے ارتکاب آب ت کے اس باپاک ذریعے سے وہ سر شاری حاصل کیا کرتے تھے۔ گر اسلام نے اس کی اجازت نہ دے کر این پیماندہ ہونے کا جوت دیا ہے اور اس سے بوی پیماندگی اور کیا ہو سکتی ہے کہ اس نے بے عفتی کو جائز قرار نہیں دیا اور زنا کو اجماعی قوانین کا حصہ نہیں بلنے دیا اور اسلام نے مردوں کو پابتد کیا ہے کہ وہ اپنی ازداج تک بی این آپ کو محدود رکھیں اور این جنسی تعلقات صرف این جیون ساتھی تک بی محدود رکھیں اور این جنسی تعلقات صرف این جیون ساتھی تک بی محدود رکھیں اور ذنا کے قریب نہ پیکھیں۔ اس طرح سے اسلام نے کنے وں کو صرف ان کے ماک تک محدود کردیا جو ان کی غذا، رہائش، حفاظت ناموس اور جنسی خواہشات پوراکر نے کے ضامن ہوں گے اور دوسروں کے لئے قد غن لگادی۔

الین بورپ کا "پاک اور مربان" ضمیر اس امر کو ہر گز جائز قرار نہیں دیا اور نہ وہ اس کر بیانہ روش کو دیکھنے کا خواہش مند ہے اور اس نے ردعمل کے طور پر زنا اور عفت فروشی کو روائ دیا اور ناموس فروشی کے اصول کو جائز قرار دیا اور اس قانونی تحفظ فراہم کیا۔ بورپ کے استعار گر جس میں ملک میں قدم رکھتے ہیں وہاں کے اوگوں کو "ترتی پہند" بنانے کے لئے زنا اور بے غیرتی کو رائج کرتے ہیں اور اسے قانونی تحفظ فراہم کرتے ہیں۔

آج کے نام نماد "متدن" لوگوں سے ہمارا سوال یہ ہے کہ کیا نام تبدیل کرنے سے غلاقی کی حقیقت بدل جائے گی؟ اور جنس کو مادر پدر آزادی دینے کا صرف کی مقصد ہے کہ کوئی ہی پاکباز خاتون کسی جنسی در ندے کو اپنے سے دور نہ کر سکے اور وہ بلاچوں و چرا اس کے سامنے اپنے آپ کو پیش کردے اور وہ روزانہ نفسانی پستی کی دلدل میں مزید دھنستی جائے اور دیو شہوت اپنی پوری جنا تھوں کے ساتھ الجیسی رقص میں معروف رہے۔

خدارا اس جنسی آزادی کا اسلام کے اس شریفانہ نظام سے موازنہ کریں جو

جب تک وہ تھم خداوندی کے خلاف قدم نہ اٹھائے اس کی اطاعت کرتے رہنا۔" یمال تک ہم نے غلامول کے بارے میں اپنی معروضات پیش کیں۔ آیے ! کچھ کنیروں کے متعلق بھی گفتگو کرتے چلیں کہ ان کے بارے میں اسلامی تعلیمات کیا ہیں؟

اسلام ہر اس محض کو اجازت دیتا ہے جو میدان جنگ سے عور توں کو گر فار کر کے لائے کہ وہ ان عور تول سے خدمت حاصل کر سکتا ہے اور اگر وہ چاہے تو ان میں سے کمی کو اپنی زوجیت کے لئے بھی ختب کر سکتا ہے لیکن پر اختیار صرف الک کو بی حاصل ہے۔

بورپ کو اس عمل سے چڑ ہے اور وہ اس بات کو گوارا نہیں کرتا کہ کئیے ہیں۔
- صرف اپنے مالکوں کے لئے بی جائز ہوں۔ وہ ان میں عمومیت پیدا کر کے بے آسرا
خوا تین کو قومی ملکیت قرار دیتا چاہتا ہے اور اس کی خواہش ہے کہ میدان جنگ سے
حاصل ہونے والی عور توں پر مب کو تصرف حاصل ہونا چاہئے اور ہر شخص کو ان سے
اپنی جنسی خواہشات پوری کرنے کی کمل اجازت ہونی چاہئے۔

بی بال! یورپ نے آئ تک اسلام کا یہ گناہ معاف نہیں کیا کہ آخر اس نے کنیزوں کو یہ احترام کیوں دیا اور شہوت پرستوں کے آگے انہیں نرم چارہ کے طور پر کیوں نہیں ڈالا؟ جبکہ دیگر ممالک میں ان عور تول کو بے عفتی کی ڈھلان پر گھیٹا جاتا تھا کیونکہ ان کا جرم یہ ہوتا تھا کہ ان کے مر پرستول نے انہیں ہاتھ سے کھو دیا تھا اور وہ اپنے خاندان کی محبت کی گری سے دور مجیئک دی گئی تھیں۔ دومری طرف ان کے مالکان کو ان کی عز تول کی حفاظت کا کوئی شعور نہ تھا اور جر گز ان کے بارے میں کوئی غیرت نہیں رکھتے تھے۔ نیتجا یہ بے آمرا اور عالم بحر بہت کا اور عالم وی کی جور کیا جاتا تھا اور عاموں کی

ذمہ داری اٹھانے پر آمادہ نمیں ہے اور اس کی یہ خواہش ہے کہ عورت عریال ہو کر اس کے سامنے آئے اور دہ اس سے ہیشہ متمتع ہوتا رہے اور اس جنی تمتع کے عوض اس کے سامنے آئے اور دہ اس سے ہیشہ متمتع ہوتا رہے اور اس جنی تمتع کے عوض اس سوچ کا نتیجہ یہ ہم آمد ہوا کہ اس سوچ کا مرد اسطرح کے منحوس تمدن میں چارپایوں کی مانند ہو گیا جو راستوں میں آداب و رسوم کی پاسداری کئے بغیر اپنی ہم جنس مادہ سے ملاپ کرتے ہیں اور جمال تک ہوسکنا ہے اپنی شموت کا مظاہرہ کرتے اور اپنی راحت و آرام کا سامان کرتے ہیں۔

ای طرح عور تیں بھی اس تاریک تدن کے سائے میں چلتے پھرتے چوپایوں کی مائند شہوت کے مظاہروں کا باعث بنتی ہیں، کسی ایک شخص کے ساتھ مخصوص نہیں ہو تیں باعد ہر راہ چاتا جو چاہتا ہے ان سے حاصل کر لیتا ہے۔

یورپ نے اس بے غیرتی کو عصر حاضر کی اجماعی ضرورت قرار دے کر عور تول پر بدترین غادی مسلط کردی ہے (اور چراغ خانہ کو سیم محفل بناکر بہت ہوے جرم کا ارتکاب کیا ہے۔ "قرون مظلمہ" میں بھی کنیز عور تول کا اتا استحصال بھی نہیں بول تھا تھا کہ آج ہو رہا ہے) اگر آج یورپ کا مرد اس بے حیائی کے تالاب سے باہر نکل کر فود کو انسانیت کی لامتابی فضا میں پہنچائے اور اپنے دیو شہوت پر پابعدی عائد کردے تو ایسے بھینا یہ علم ہو جائے گا کہ جنسی آزادی ہر گر اچما کی سرورت نہیں ہے اور نہ کورہ تمام معروضات سے بجیب تربات یہ ہے اور جس کا آج کل ہوئے زور و شور سے یرد پیگنڈہ کیا جارہا ہے کہ یورٹی ممالک میں زناکو ناجائز قرار دے دیا گیا ہے۔

اس کیلئے ہم اپنے محرّم قار کمن کو اصل حقیقت سے باخبر کرنا چاہتے ہیں کہ یورپ میں زنا کے غیر قانونی ہونے کا اعلان اس لئے نہیں کیا گیا کہ ان کا حمیر جنی آزادی کو پند نہیں کرتا تھا اور یہ اعلان اس لئے بھی نہیں کیا گیا کہ اہل یورپ پاکبزہ زندگی کے خواہش مند بن گئے ہیں یا انہول نے اپنے نفس اہارہ کو شکست دے دی ہے

اس نے سینرول کے بارے میں قائم کیا تھا اور پھر اپنے ضمیر کی عدالت میں فیصلہ کریں کے اسلام حافظ ناموس زن ہے یا آج کا پورپ عور تول کے حقوق کا محافظ ہے؟ اور کیا تاریخ کے کسی دور میں بھی مسلمانول نے اس فجہ گری کو جائز قرار دیا تھا؟ اسلام نے کسی کو دھو کے میں رکھنا گوارا نہیں کیا اور اس نے صراحت سے یہ اعلان کیا کہ "نسل انسان کو غلام بنانے والو اور نوع انسان کی خرید و فروخت کرنے والو! غلام کے بھی کچھ صدود و قواعد ہیں اور اسیر عور تیں بھی ان حقوق کی مستحق ہیں۔ لہذا ان کے متعلق بھی قوانمین کا احترام کرنا بہت ضروری ہے۔"

اسلام نے مجھی یہ موقف اختیار نہیں کیا کہ نظامِ غلامی لدالآباد کے لئے ہے۔ اور اس نے بیا بھی نہیں کہا کہ غلامی کو مستقبل میں بھی باتی رہنا چاہے۔

بلعہ اسلام نے ہمیشہ سے ہی کہی پیفام دیا کہ غلامی مستقل نظام نہیں ہے یہ صرف جستگی ضرورت کے پیش نظر ایک وقتی ضرورت ہے اور جب بھی انسان متحد ہو کر یہ فیصلہ کرلیں گے کہ آئندہ کسی کو غلام نہیں بنایا جائے گا تو اس ون غلامی کے ضاتے کا اعلان کردیا جائے گا۔

گر افسوس ہے کہ آج کا پلید تمدن زنا اور بدکاری کو رواج دے رہا ہے اور اسے انسانیت کی عظیم خدمت قرار دیتا ہے اور یہ نظریہ رکھتا ہے کہ جنسی آزادی پر کوئی قد غن نہیں ہونا چاہنے اور جنسی آزادی ایک اجمائی ضرورت ہے جے معاشرہ سے جدا نہیں کیا جاسکا۔

ضرورت ہے کہ اس بے رحم تمن سے یہ سوال کیا جائے کہ آخر بے غیر تی، اجتماعی ضرورت کب سے بنسی ہے اور انسانوں کے لئے یہ کیوں ضروری ہے؟

اس سوال کا جواب ہمارے پاس موجود ہے۔ اہل یورپ نے بے غیرتی اور فاشی کو اجتماعی ضرورت اس لئے قرار دیا ہے کہ آج کا "متدن" یورٹی یوی، پچول کی

پھراس ولیل کو ہم بھی اپنالیں اور یہ کمیں کہ بہت سے غلا موں کو آزادی وی می تھی مر انمول نے اپنی آزادی برسابقہ غلامی کور جے دی تھی اور آزاد ہونے سے افکار کردیا تعالیدا وہ آزاد تھے اور اگر انہوں نے اینے لئے غلامی کا بتخاب کیا توانسیں اسکابوراحق حاصل تھا۔ گر خدا گواہ ہے کہ ہم غلامی کے جواز کے لئے اس طرح کی بودی ولیل دے بر آمادہ سیس ہیں۔ نہ وین اسلام میں، نہ ویگر تمام ادبیان میں بھی اس کا رواج رہا۔ نظام غلامی سے ہمارا مقصود ایبا نظام ہے جو انسانی معاشرہ کو سیاسی، اقتصادی، اجمائ، فکری اور روحانی طور پر غلام ما رہا ہے یا پھر ایسے حالات پدا ہو کے بین کہ یہ كلكة انسانيت خود فود انسان فروشى كاشكار موتا جاربا ب كوتكه اس كے سامنے راہ چارہ مسدود ہو بھی ہے اور اس نے نہ جائے ہوئے بھی اس صور تحال کو قبول کرلیا ہے۔ آج دنیا کا ہر فرویہ جانا ہے کہ آج کے "تمذیب برور" بورپ نے عور تول کا بدترین استحصال کیا ہے اور احس مردہ در مرده زنا کی دلدل میں و تعکیل دیا ہے اور ان کے ضمیر سے غیرت اور حیاکا مفهوم تک سلب کرلیا ہے اور زما کو قانونی تحفظ فراہم كيا ہے۔ (جس كى دجہ سے يورني معاشره ميں شوہر يرست عورت اور طوائف كا فرق تک مٹ چکا ہے اور اس مادر پدر آزاد معاشرے میں کنواری ماؤل کا تناسب روز مروز یوھ رہا ہے اس میں رقم لیکربدکاری کرنے والی عور تیں بھی شامل ہیں اور "رضا کارانہ" طور پر ایے جم کو پیش کرنے والی جسی بلیاں بھی شامل ہیں۔

جی ہاں! یہ سویں صدی کے بورپ کی بدترین غلامی کی داستان ہے۔ یہ جرگز آزادی شیس ہے یہ مردول اور عور تول کی غلامی ہے۔ یہ اقوام و ملل اور ان کی سلول کی بدترین غلامی ہے۔ علادہ ازیں کی قوم کے قدرتی وسائل کو غارت کرنا بھی بدترین غلامی ہے۔ علادہ ازیں کی وجہ سے اس پر قبضہ کرنا اعلیٰ درج کا بدترین غلامی ہے۔ کس سر ذھین کے خام مال کی وجہ سے اس پر قبضہ کرنا اعلیٰ درج کا استحمال ہے جس کے محرکات ہر دفت بورپ کے معاشر سے میں موجود ہیں اور یقیدیا استحمال ہے جس کے محرکات ہر دفت بورپ کے معاشر سے میں موجود ہیں اور یقیدیا اس غلامی کا محرک استعادی مقصد ہے اور اس کا محرک وہ نمیں ہے جس کی وجہ سے

اور وہ شیطان کے جال سے باہر نکل آئے ہیں۔ تو یقین کیجے ایبا ہر گز نہیں ہے۔ ان کا وجدان و ضمیر مر چکا ہے جس کے زندہ ہونے کے کمیں آجار تک و کھائی نہیں دیے۔

اصل بات بہے کہ یورپ کے غیرت سوز معاشرے میں طوا کفول نے اپنے معلے مالئے تھے جمال جنسی ور ندے جاکرا ہی جنسی بیاس جھایا کرتے تھے اورا سکے وض انہیں تھوڑی بہت رقم وے ویتے تھے۔ گر اسکے بعد برائی مزید کچیل گئی اور طوا کفول کی ویکھا ویکھی باقی و خزان یورپ نے بھی "رضاکارانہ" طور پر اپنی خدمات معاشر کے حوالے کرویں۔ حقیقت بہے کہ اس قتم کی عور تیں ہوس رائی میں مرووں ہے کم شیس ہیں۔ (جسکی وجہ ہے وہال کی حکومتوں نے زما کو جرم قرار ویدیا۔ بینی اس قانون کا مقصد بہ ہے کہ طوا کفول کے وقعے اب آباد نہیں رہنے ویئے جائیں گے اور ساکارانہ" خدمات پیش کرنے والی و خزان یورپ کی حوصلہ افزائی کی جائے گی۔)

اور سب سے زیادہ معنکہ خیز ہے ہے کہ اس تمام رسوائی کے باجود مغرفی دنیا جو روز بروز نظام جر اور عور تول پر غلای مسلط کرنے میں آگے بوھتی جارہی ہے وین اسلام پر عیب لگاتی ہے اور ہر جگہ تحریول میں اسے اجاگر کرتی ہے۔ حالانکہ تیرہ صدیول عمل یہ کاروبار بعد کردیا گیا تھا اور اسلام کی طرف سے اعلان کردیا گیا تھا کہ یہ نظام محض عارضی ہے اور اسے جمیشہ نہیں جانا۔

اس دمف کے ساتھ اب بھی اسلام ہر نظام سے زیادہ پاکیزہ ہے اور ور خشال سے سویں صدی میں مغرفی تاریک و نیا اور آج کے ساہ تمدن میں باتی ہے اور خود کو فطرت سے قریب ترین نظام کے طور پر منوا رہا ہے۔ اس طرح کہ کوئی مغرفی انسان اسے اور گھیا نہیں سجھتانہ اے اختیآر کر لینے پر قابل ملامت ٹھمرا تا ہے۔

اگر قبہ گری کے اس نظام کے وفاع میں کوئی بدخت یہ کھے کہ بورپ کی عورت کی آزاد میں اس لئے ان پر کسی قتم کی پاہدی عائد کرنا مناسب نہیں ہے اور ایک آزاد انسان کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنی خواہشات کو بلاروک ٹوک پورا کر سکتاہے اور

اسلام نے وقتی طور پر غلامی کے نظام سے سمجھونہ کیا تھا اور دنیا کی اس سیاہ ترین غلامی کے محرک کو اہل یورپ کے استعار پند قلب و ضمیر میں حل ش کیا جاسکتا ہے۔

آپ مصائب و آلام میں جکڑے ہوئے کمیونسٹ معاشرے کو اس کے حال پر چھوڑ دیں تاکہ کمیونسٹ حکران اپنے دلفریب نعروں سے اپنے اہل مملکت کا کمل استحصال کر سکیں اور پورے ملک کو زندان اور بدی خانہ میں تبدیل کر سکیں جمال کی کو اپنے مانی اصمیر کے اظہار کی اجازت حاصل نہ ہو اور جمال کوئی شخص اپنی مرضی اور خواہش کے مطابق نہ تو روزی حاصل کر سکے اور نہ بی مکان تقیر کر سکے۔ جمال پورا کمک ایک وسیع تر زندان کی کیفیت میں بدل جائے اور افراد کمت استعاد گروں کے لئے نرم جارہ ہے در ہیں۔

آپ کمیونسٹ بلاک اور سر مایہ دار بلاک دونوں سے علیحدہ ہو جائیں اور ان کے دلفریب نعروں کے جال میں نہ بھنسیں۔ یقیقا دونوں معاشر وں کے کرتا دھرتا بظاہر ردشن چرے رکھتے ہیں لیکن ان کا اندرون چنگیز سے بھی تاریک تر ہے۔ آپ کی سلامتی اسی میں ہے کہ ان کے دھوکے اور فریب سے اپنے آپ کو محفوظ رکھیں۔

آپ نے قدیم غلامی کی داستانیں پڑھیں ادر جدید غلامی کو بھی آپ نے اپنی آ کھوں ہے دکھے لیا جے "جدیدیت" اور اجہا کی ضرورت کے نام ہے موسوم کیا گیا ہے۔ جب آپ مشرق و مغرب کے ستم کاروں اور مشرق و مغرب کے منحوں الوؤں ہے اپنے فکر کو آزاد کرلیں تو پھر دونوں نظاموں کا جائزہ لے کر خود ہی اپنے سمیر کی عدالت میں فیصلہ کریں کہ کیا اسلام کے نور ہدایت ہے ہٹ کر انسان نے ترقی کی ہائدر تے غلامی کے گڑھے میں گرتا چلا گیا ہے؟

ترقی معکوس کا یہ سفر ابھی تک جاری ہے اور انسانیت کو آج پہلے ہے بھی زیادہ اسلام کی رہنمائی کی ضرورت ہے تاکہ اس وسلے سے انسان بد بختنی اور نادانی کے تاریک گرداب سے نجات حاصل کر سکے اور سابقہ اشتبابات کی تلافی ہو سکے۔